حتاب ألم المنام طربو النعام معام المناب المناب المناب المناب المناب المناب الرنوجي برها الله الله الرنوجي

تحقیق مروات قبانی

دكتوراه في الفلسفة الاسلامية - ألمانيا الغربية إجازة فيث الشريعة الإسلامية - جامعة الأزهر أشاذ الاسلاميات في معهد الداسات الاسلامية لمسيحة المشاذ الاسلاميات المساعية

المكتب الإسلامي

# ڪتاب أعلى المنعام المنعام المنعام

تأليف بر*هَا بالايبِّلام الزرنوجي* 

> تحقیت مروا**ت قبانی**

دكتوراه في الفلسفة ا لاسلامية - أ كمانيا الغربية إجازة فيث الشريعة ا لإسلامية - جامعة الأزهر أشتاذ الاسلاميات في معهدا لداسات الاسلامية لمسيحة الجامعة اليسوعية

المكتب الإب لامي

# بِسَيع الْجَنْ قُونَ مِحْفُوطَتَة الطبعت الأولىٰ

يبيروت ،غرة ربيع الأول ١٤٠١ هـ ٦ كانون الثاني ١٩٨١ م .

# المكتب الاستلامي

بيروت: ص.ب ١١/٣٧٧١ ـ هاتف ٤٥٠٦٣٨ ـ برقياً: اسلاميا دمشق: ص.ب ٨٠٠ ـ هاتف ١١١٦٣٧ ـ برقياً: اسلامي

# الارهم

رالی برای

مجدّد اللربيئة الإسكاميّة في لبئنان

البيتك

عبرالفت أورالفتاني

مؤسِّس جَعيثَة المصَّاصِٰد الخَيرِيَّة الاسُلامِيَّة في سبُ يروتُ دائِدَة التربيَة الاسُلامِيَّة

مرواينت

# بِنِرُ اللَّهُ الْجِرِ الْحِيْدِ

# تصارير

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إلّه إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله حق تقاته ولا تَمُوتَنَ إِلَّا وَأَنْتُمُ مَسْلُمُونَ﴾(١).

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ: إتَّقُوا رَبُّكُمُ الذِّي خَلْقَكُمُ مِن نَفْسُ وَاحَدَة ، وَخَلْقُ مِنْهَا رَوْجُها ، وَبَثُ مِنْهُمَا رَجَالاً كَثَيْراً ونساء ، واتَّقُوا الله الذي تسآءلون به والأرحام ، إن الله كان عليكم رقيبا ﴾(٢).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا ، اتقوا الله وقولوا قولاً سديدا ، يصلح لكم

سورة آل عمران، الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية ١.

أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم، ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظماً (۱۰).

أما بعد:

فهذا كتاب «تعليم المتعلم طريق التعلم » للزرنوجي نقدمه للمهتمين بموضوع التربية والتعليم، وبالأخص من كتب التراث، وذلك مساهمة في تجديد كتب ذلك التراث، الذي ما زال متواصلاً، رغم ما طرأ عليه من إهمال وتشويه، ورغبات حاقدة في طمسه. آملاً الافادة منه في هذه الأيام التي تقوم فيها نهضة يجدد بها المسلمون صياغة نظريتهم في التربية والتعليم، راجياً أن يكون إسهامي البسيط المتواضع فيه النفع والخير لأمتنا.

لقد أحست بالحاجة إلى مثل هذه الأبحاث عندما تسلمت عملي كموجه تربوي للعلوم الدينية في مدارس جمعية المقاصد الخيرية الإسلامية في بيروت، التي تضم العديد من أبناء المسلمين على مختلف طوائفهم، وشعرت بضرورة قصوى إلى إدخال التعديل والتبديل بصورة دائمة على ما نقدم لأبنائنا من مناهج وكتب تتناسب مع كل مرحلة من مراحل نموهم الذهني والفكري، شاكراً لأسلافنا في معينة المقاصد المباركة ما بذلوا من جهود قيمة تتناسب مع ما كان ميسراً لهم من وسائل مادية ومعنوية، ومقدراً الرئاسة الحالية للجمعية على ما تقوم به من دعم للتربية الإسلامية بكل الإمكانيات

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية ٧١.

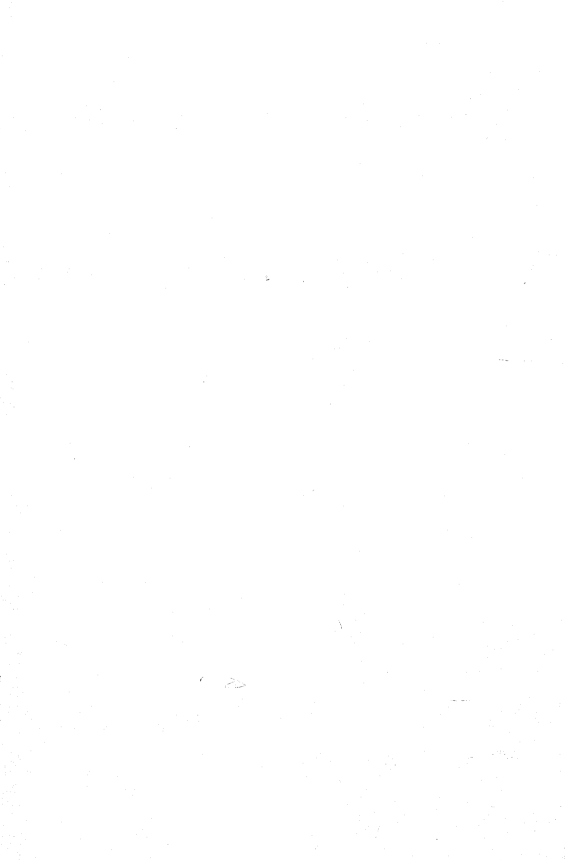
المتاحة، وأنا مدين إلى علمائنا السابقين في لبنان وغير لبنان عا تلقيت من علم واستفدت من معلومات.

وأشكر كل من ساعد في إنجاز هذا العمل، وأخص بذلك العلامة المحقق الأستاذ زهير الشاويش - صاحب المكتب الإسلامي - الذي أمدني بصور مخطوطات الكتاب والمراجع اللازمة، والذي أبدى من الملاحظات العلمية والفنية التي لولاها لما تيسر اخراج الكتاب على الشكل الذي ظهر به. والله ولي التوفيق

والله وفي التوقيق

بيروت غرة ربيع الأول ١٤٠١ هـ ٦ كانون الثاني ١٩٨١ م

مروان قباني



# معتستمة

## نظرة في التربية الإسلامية

لعل تَميُّز الشخصية الإسلامية في جميع مجالات وأنشطة الحياة - كما يثبت لنا التاريخ وخصوصاً بالنسبة لجيل مدرسة محمد صلى الله عليه وسلم، ولأجيال العلماء بعده - يعود في الأصل إلى تميز الفكرة الإسلامية في رؤيتها للكون بشموله والانسان بأعماقه وطرح ومعالجة قضايا الحياة بأكملها، وربما يعود بالأخص إلى تميّز النظرية الإسلامية في التربية عما سواها من نظريات بدوا فعها وأهدا فها.

وقولنا هذا ، ليس حماساً للإسلام ، ولا تخيلاً لأمر غير قائم ، ولا غضاً من قيمة ما انتجته حضارات الانسان وما أملته خبراته على مر الدهور من قيم تربوية ، بل هو وصف لحقيقة قائمة ، تمت ممارستها وتطبيقها فأجرت تحولات جذرية لدى أجيال وغيرت بها مسارات حياتها وجعلت منها عوامل فاعلة في المجتمع البشري .

وليست فعاليتها وآثارها في مسار الانسانية فحسب هي الدليل على أهميتها وقيمتها، فذلك ما أظهرته تربويات متعددة الاتجاهات، إنما ربانيتها وإيجابيتها وخيريتهاهي المؤشر الواضح على

أن لها التميز والتقدم على غيرها . بل إن ربانيتها هي في الأصل المؤشر الأول لمدى عمق فكرتها وشمول أثرها ، وخيرية هذا الأثر .

إن كون الإسلام، دين ونظام منزل من رب العالمين، الخالق المُوجد، هو ما يعطيه القيمة التي ترتفع عن التأثر بالزمان والمكان ليتفاعل الانسان به في كل زمان ومكان، تناسقاً مع فطرته التي فطره الله عليها، وليفجر فيه طاقات العمل، يحقق بها هدف وجوده ويحدد بها مآله ومصيره.

ومن هنا كانت العبودية لله تعالى في حياة الانسان ـ التي تعني ممارسته أمور الحياة وتوجيهها الوجهة الإيجابية الخيرة ، كما حددها الإسلام ـ على مستوى الفرد والجماعة والانسانية في جميع أدوارها وأعصارها هو هدف التربية الإسلامية النهائي وغايتها(١).

ومن هذا المنطلق الأساسي، ومن تصور غاية الحياة وهدف تكوين الشخصية الانسانية وإعدادها لممارسة الحياة، تميزت التربية الإسلامية عن تربويات أخرى إلتزمت مجانب ديني داخله ما ليس

<sup>(</sup>۱) أنظر ما كتبه المفسرون حول الآية ٥٦ من سورة الذاريات «وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون » والآية ٢١ من سورة البقرة «يا أيها الناس اعبدوا ربكم ».

وانظر ما كتب شيخ الإسلام ابن تيمية عن معنى العبودية في كتابه «العبودية » ص٣٨، طبع المكتب الإسلامي، والشهيد سيد قطب في «ظلال القرآن » في تفسير الآيتين المذكورتين، والأستاذ عبد الرحمن ألباني في كتابه «مدخل إلى التربية » ص٦٩ طبع المكتب الإسلامي. وكذا «منهج التربية الإسلامية » لحمد قطب ١ ـ ٢ .

منه، وعن تربويات أعرضت عن ربط التربية بالتصور الديني، كما رأى ديوي في العصر الحالي (توفي عام ١٩٥٢)، أو أجّلته إلى فترة متأخرة من مراحل التربية، كما نجده عند جان جاك روسو قدياً (توفي ١٧٧٨)، وكغير ذلك من الآراء والمواقف السلبية من الدين، وهذا التوجه في الفكر الغربي له ما يفسره من مجموع تاريخ التطور الفكري والديني لأوروبا وحضارتها.

ومن هذا المنطلق ذي الغاية المثلى اقتضت التربية الإسلامية فروعاً متعددة متنوعة ، تتناول قوى الانسان وملكاته كافة :(١) .

- ١ ـ تنمية لجسمه، وحفظاً لصحته، وهي التربية البدنية ـ
   الصحبة.
  - ٢ وتقوياً للسانه، وإصلاحاً لبيانه، وهي التربية الأدبية.
- وتثقيفاً لعقله، وتسديداً لتفكيره وأحكامه، وهي التربية العقلية.
- ٤ وتزويداً له بالمعلومات النافعة للتعرف على الحقائق الكونية
   وهي التربية العلمية، وهي من طرق معرفة الله تعالى.
- ٥ ـ وترويضاً له على وسائل الكسب لعيشه، وهي التربية
   المهنية.
- ٦ وإيقاظاً لشعوره بجمال الكون ومعاونة له على التعبير عن
   هذا الشعور، وهي التربية الفنية.

<sup>(</sup>١) هذا الترتيب لأنواع التربية نقلناه عن كتاب «مدخل التربية » للأستاذ عبد الرحمن الباني ص٧١ - ٧٢.

- ٧ وتعريفاً له بحقوق المجتمع وبما فيه نظم وظواهر هي التربية
   الاحتاعية.
  - ٨ ووصلاً لشعوره بالأخوة العالمية وهي التربية الإنسانية.
- ٩ وإعداداً لأعماله وعاداته أن تكون وفق الاستقامة، وهي التربية الأخلاقية.
- ١٠ ثم تسامياً بروحه إلى الأفق الأعلى وهي التربية الروحة (١).

ونحن لا نرى في هذه الفروع التربوية تبايناً بين بعضها البعض لأن عملية التربية هي كلُّ مترابط الأجزاء ولأنها تؤدي بالتالي إلى تكوين شخصية مترابطة الكيان.

فبناء على هذا ، ليس بدعاً من القول أن يخوض العلماء المسلمون قدياً بالتأليف في موضوع التربية وكذلك التعليم ، بل العجيب أن لا تكون مؤلفاتهم في هذا الجال كثيرة العدد (۱) ، فللإسلام - كما رأينا - نظريته في التربية عبر عنها القرآن الكريم وتحدثت عنها السنة النبوية ، وللحضارة الإسلامية العلمية - كما نعرف من تاريخها الجيد - نظريتها التعليمية ، فقد خاض المسلمون نعرف من تاريخها الجيد - نظريتها التعليمية ، فقد خاض المسلمون

<sup>(</sup>۱) عبر عنها المؤلف بـ «التربية الدينية » ونحن لا نقبل هذا التعبير لأن لفظ «الدين » ومفهومه له ذات شمولية الإسلام، ولا يمكن بالتالي حصره بالمعنى الروحي، أنظر «المصطلحات الأربعة في القرآن » للأستاذ أبي ألاعلى الودودي.

<sup>(</sup>٢) هي فعلاً قليلة العدد قياساً مع مؤلفاتهم في شي العلوم التي كانت معروفة لديهم، والجدير بالذكر أن موضوع التربية دخل في مؤلفات كثيرة جداً من غير أن يفرد بكتب مستقلة، فهي قليلة من حيث العدد، كثيرة من حيث تناول المعنى.

في علوم وقتهم ، وابتكروا علوماً ، وتوسعوا في علوم اقتبسوها ، وهم في هذا اتبعوا منهجاً تربوياً تعليمياً معيناً ، ما كانوا ليبلغوا ما وصلوا إليه فعلاً دون تطبيقهم لهذا المنهج ، منهج اتضح في مؤلفاتهم المتخصصة بموضوع التربية والتعليم .

وعلى هذا فما كتبه التربويون المسلمون إنما هو تعبير خاص لنظرية الإسلام التربوية الأساسية، تلاقوا في عمومياتها وتباينت أفكارهم في تفصيلاتها، وهذا الأمر طبيعي جداً فإن الزمن يُطوى ويطرأ على المجتمعات تطور وتغير فتختلف بالتالي في دقائق مناهج حياتها. وهنا نلمس ميزة كبيرة للإسلام في قواعده العامة التي تغطي أنشطة الحياة.

ولذلك فإن أية دراسة لما كتبه العلماء المسلمون في التربية والتعليم يجب أن تراعي، في النظر إلى مؤلفاتهم، ما ورد بها من أصول تلتزم بفكر الإسلام التربوي ولا ترتبط أحياناً مع فروع تعليمية تخضع لمفهوم العصر المتغير. وبذلك يقترب البحث إلى درجة الدقة العلمية المطلوبة في معالجة كل قضية.

ومن ناحية أخرى فما تذكره مؤلفات التربية والتعليم من آداب ووسائل تربوية تعليمية مقترنة بالعصر، يؤلف في مجموعه صيغة تربوية نفسانية متكاملة للتعليم في تاريخ المسلمين. فعند الاطلاع على تلك المؤلفات نجد من العلماء من اهتم بالعلم وفضله، ومن اقتصر على تلازم العلم والعمل، ومن ركز على كيفية تعلم العقيدة الإسلامية، ومن تكلم عن تعليم الصبيان أو عن التعلم عموماً..

إلخ. وبضم شتات هذه الكتب إلى بعضها نتعرف إلى تلك السيغة التربوية النفسانية الرائعة(١).

وبرغم تركيز بعض التربويين القدامي في كتبهم لقضايا وموضوعات تربوية معينة ـ كما وضحنا ـ وتكررت بوضوح في أغلب المصنفات ، لم يعملوا على تجنب هذا التكرار في المعالجة ولم يكن هذا الأمر فيما نتناوله الآن فحسب إغا في كتب كل العلوم المعروفة وقتها .

وللعلماء المسلمين فيا كتبوه قدياً في شتى كتب علومهم أسلوب طريف يخفف من وقع التكرار والاستطراد الحاصل في التأليف، فقد ألفوا المختصرات، ولخصوا المطولات ثم لخصوا الملخصات، وذلك في مرحلة مؤخرة لا نظنها تبدأ قبل أوائل القرن الخامس الهجري. والواقع أن لهذا الأسلوب أسباباً عدة منها السلبي والإيجابي ». فالظروف التاريخية العامة من تفكك سياسي أدّى إلى تشتت اجتاعي، وفقدان المشكلات الجديدة الذي يخفف من اضطرار الفكر إلى الاستنباط، ومن لجوء للتقليد احتراماً للسلف وإكباراً لما قالوه، ومن معرفة واستعمال حديثين للغة العربية في البلاد التي دخلها الفتح الإسلامي مما يثقل على المتعلم قراءة المطولات، وكذلك التنوع الفجائي الموسع للعلوم التي يضطر المتعلم المتعلم

<sup>(</sup>۱) أنظر كتاب: اقتضاء العلم العمل للخطيب البغدادي ـ العالم والمتعلم لأبي حنيفة وجامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر القرطبي وإحياء علوم الذين للغزالي، وأدب الدنيا والدين للماوردي وغيرها.

إلى الاحاطة بمجملها، كل هذا أدى إلى ضرورة مسايرة العصر وكتابة الملخصات (١).

وهنا تكمن قيمة كتاب «تعليم المتعلم طريق التعلم » لبرهان الإسلام الزرنوجي ـ موضوع بحثنا ـ فهو وإن تضمن ذكر ما جرى البحث حوله في كتب التربية والتعليم المؤلفة قبله ، مما أسهب فيه المؤلف أو اكتفى بالإشارة إليه (انظر ص٦٥) ، إلا أنه أورد الجديد فيا له صلة بالوسائل التعلمية والتي لا تختص فقط بالصبيان بل تصلح لكل متعلم . وإضافة إلى ذلك فإن كون الكتاب مختصر في موضوعه هو ما رغب في الاطلاع عليه والأخذ منه (مما سيمر معنا في ذكر الاهتام بالكتاب) .

ولهذا يُعد الكتاب أشهر المؤلفات العربية في موضوع التربية (٢) كما يعتبره بعض الدارسين المحدثين إلى جانب كتاب القابسي القيرواني (المتوفى عام ٤٠٣هـ) أهم كتابين في التربية الإسلامية مما كتبه العلماء المسلمون قدياً (٣).

<sup>(</sup>١) مع أننا لا نرى في هذه الملخصات والختصرات صلاحاً مطلقاً، وعلى الأخص في وقتنا الحاضر وقد تيسرت الطباعة، مخافة أن تذهب الأصول وتبقى الختصرات، اللهم إلا إذا طبعت الأصول وأضيفت إليها الختصرات كمقدمة أو خاتمة أو فهارس مع الإشارة إلى ذلك.

۲) تاریخ العرب ۲/۹۷/۲.

<sup>(</sup>٣) أنظر الأهواني ٢٣٩.

# التعريف بالمؤلف: برهان الإسلام الزَرْنُوجي:

#### ١ \_ اسمه:

إن المعلومات التي لدينا من كل المراجع المتوفرة بين أيدينا لم تعطينا سوى فكرة مقتضبة جداً عن شخصية الزرنوجي، مما لا يسمح بالاحاطة بشخصيته وفكره أو المعرفة التامة لسيرته العلمية وتأثره وتأثيره في بيئته، اللهم إلا ما يجيزه لنا الاستنتاج من تلك المعلومات الضئيلة.

لقد أغفلت أغلب كتب التاريخ والطبقات والتراجم ذكر هذا الرجل الذي أعطى نتاجاً من أهم وأوضح وأوجز ما كتب في الفكر التربوي والتعليمي الإسلامي في عصره ، حتى اسمه لم غلك أن نتعرف إليه فقد اشتهر بلقبه وهو: برهان الإسلام أو برهان الدين ، على اختلاف في المراجع ، وذلك على عادة العلماء والمشاهير في تلك العصور التلقب بهذه الألقاب الدينية التي يُرجى منها إظهار صاحبها بمظهر المتدين والمؤثر بالدين .

الزرنوجي نسبته إلى بلده « زرنوج » ، وهي ، كما يقول القرشي

صاحب الجواهر المضيئة (۱) ، من بلاد الترك . أما ياقوت الحموي فقال عنها في معجمه (۲) : بلد مشهور بما وراء النهر بعد خوجند من أعمال تركستان (۳) .

وما وراء النهر هي البلاد الواقعة وراء نهر جيحون بخراسان التي قال عنها ياقوت: «من أنزه الأقاليم وأخصبها وأكثرها خيراً »(1). وأول من أرسل الجيوش لفتحها هو الحجاج بن يوسف (توفي ٩٥ هـ/٧١٤م) بأمر من الخليفة ـ عبد الملك بن مروان بن الحكم (توفي سنة ٨٦ هـ/٧٠٥م).

#### ۲ ـ شخصيته:

إن قلة المعلومات حول حياة الزرنوجي لا تعني بالتالي استحالة تكوين فكرة عن شخصيته التي تلمسها بوضوح في كتابه، فمن خلال قراءة كتاب (تعليم المتعلم) تتبين لنا ملامح تلك الشخصية فهو: فقيه حنفي متعصب لمذهبه، وتبعيته لمذهبه تظهر في مصنفه الذي أورد فيه العديد من الاستشهادات والأقوال السائرة، أغلبها لعلماء وفقهاء أحناف، مع أن الكتاب لا يمت بصلة إلى أي من مواضيع

<sup>(</sup>١) الجواهر المضيئة ٣١٢/٢.

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان ٣٨٧/٤.

<sup>(</sup>٣) تركستان هي اليوم أفغانستان وجزء من الجمهوريات الإسلامية في الاتحاد السوفياتي وعن التحديد الجغرافي والتاريخي للمنطقة قارن مادة تركستان في الموسوعة الإسلامية، الترجمة العربية ٥/٩٠١ ـ ٢١١.

<sup>(</sup>٤) معجم البلدان ٣٧٠/٧.

الفقه ولا يتناول مذهب الإمام أبي حنيفة بأية دراسة ، وتظهر أيضاً بتلميحه إلى بعض كتب الأحناف المختصرة في الفقه ، التي رأى أن على المتعلم حفظها في بداية طريق التعلم ، بل أوجب تقطيع الورق للكتابة على ما كان يفعله الإمام أبي حنيفة (أنظر ص ٨٤).

عذا اهتام الزرنوجي بالناحية الفقهية، فقد وصفه المستشرق بلسنر Plessner بأنه فيلسوف عربي<sup>(۱)</sup>. ولا ندري على أي مرجع اعتمد في تأكيده لدراسة الزرنوجي الفلسفة ورسمه بالفيلسوف، أما أن يكون الزرنوجي عربياً فهذا وهم بين، فإن صاحبنا ولد ونشأ في منطقة توصف بأنها من (بلاد الترك) فهو ليس عربياً رغم معرفته وكتابته بالعربية والتي كانت لغة الحضارة الإسلامية في كل بلاد الإسلام، كما أنه ليس هناك ما يدل على أن أصله من العرب القاطنين في تلك المناطق. كما يحرص مؤلفو كتب التراجم على ذكر القاطنين في تلك المناطق. كما يحرص مؤلفو كتب التراجم على ذكر هذه النسبة فيمن تتوفر له، ولذلك فقد كان من الأجدر به أن يعرّف الزرنوجي بأنه: عالم تربوي أو فقيه حنفي أو غير ذلك مما يتناسق مع شخصيته ومما يتوفر له الدليل.

وبهذه النسبة أيضاً عُرف رجل آخر هو النعمان بن إبراهيم الزرنوجي، ذكره صاحب الجواهر المضيئة (٢) في ترجمة المؤلف فقال: هو في طبقة النعمان بن إبراهيم الزرنوجي، وقد توفي ـ كما

<sup>(</sup>١) الموسوعة الإسلامية للمستشرقين ٣٤٥/١٠.

<sup>. 475/7 (1)</sup> 

ذكر في موضع آخر (۱) ـ عام 17٤7/7٤٠ في مجارى. لقبه: تاج الدين ، وكان أديباً ، وله «الموضح » في شرح مقامات الحريري .

#### ٣ ـ شيوخه:

أخذ الزربوجي العلم عن عدد من مشايخ وعلماء عصره المشهورين والمكثرين من التصنيف في الفقه والأدب، يجمعهم قاسم مشترك وهو كونهم من الأحناف. ولا شك أن دراسة المرء العلم على رجال من مدرسة فكرية ومذهبية واحدة، وخصوصاً المدارس التي تكونت لها جذور علمية عميقة ولعبت دوراً مجتمعياً هاماً، إن هذه الدراسة عليهم تترك بصاتها واضحة ثابتة على منهجه العلمي الذي لن يحمل سوى متابعة ذات التوجه الفكري ولا يحيد عن طريقه وذلك مما يكن أن يدرك بسهولة تامة.

إن مرجعنا الرئيسي في التعرف على مشايخه هو كتابه فقد ذكر فيه عدداً منهم وأورد أقوالاً تنسب إليهم.

أما أشهر من أكثر النقل عنه في مواضع عديدة من الكتاب فهو برهان الدين على بن أبي بكر المرغيناني المتوفى عام ١٩٥٥ هـ/١٩٩٧ م وصاحب كتاب الهداية في الفقه وكثير من التصانيف وهو من كبار فقهاء الأحناف في عصره.

والآخرون فمنهم:

<sup>(</sup>۱) ۲۰۱/۲ و۳۱۳.

- ركن الإسلام محمد بن أبي بكر المعروف بخواهر زاده أو إمام زاده، مفتي أهل بخارى وهو فقيه وأديب وشاعر، توفي عام ١١٧٧/٥٧٣
- حماد بن إبراهـم: فقيـه وأديـب ومتكـلم توفي عـام ٥٧٦ هـ/١١٨٠ م.
- فخر الدين الكاشاني: وأغلب الظن أنه أبو بكر بن مسعود الكاشاني صاحب كتاب (بدائع الصنائع) في الفقه، توفي عام ١١٩١/٥٨٧
- فخر الدين قاضي خان الأوزجندي ، له العديد من المؤلفات الفقهية وكان مجتهداً ، توفي ١١٩٦/٥٩٢ .
- الأديب الختار ركن الدين الفرغاني: فقيه وأديب وشاعر، المتوفى عام ١١٩٨/٥٩٤.

#### ٤ - مؤلفاته:

عُرف برهان الإسلام الزرنوجي بأنه مؤلف كتاب «تعليم المتعلم »، ولم يشتهر كتابه بنسبته إليه عكس كثير من المصنفين، فقد ترجم له غير واحد بأنه (... مصنف كتاب تعليم المتعلم)(١). وهذا دليل على شهرة أمر الكتاب لأهميته مع قلة المعلومات حول صاحبه كما سبق ذكره.

<sup>(</sup>١) الجواهر المضيئة ٣٦٤/٢ . الفوائد البهية ٥٤ . الموسوعة العربية الميسرة ص٩٢٣ .

عذا دلك فإننا نستنتج فائدة أخرى ، وهي أن هذا الكتاب هو المصنف الوحيد الذي كتبه الزرنوجي ولم يكن له نتاج علمي آخر ، لا في التربية ولا في الفقه أو غيره من العلوم طالما أن جميع من حكى عنه اكتفى بذكر كتابه هذا .

وعلى ذلك فإن ما كتبه المستشرق بلسنر في الموسوعة الإسلامية (۱) من أن تعليم التعلم: (هو الكتاب الوحيد الذي بقي من مؤلفات الزرنوجي) يحمل في ضمنه التأكيد على أن هناك مؤلفات أخرى له وأنها ضاعت واندثرت. ونحن نعتبر أن ما قاله بلسنر هو محل ادعاء لأمر غير موجود طالما أنه لم يورد الدليل عليه، صحيح أن الغزو المغولي الذي حدث أواخر أيام الزرنوجي وفي بلاده بالذات ربما يكون قد أباد كتباً له من جملة ما أباد ودمر، إلا أن القضية تبقى في جانب الظن.

### ٥ ـ متى عاش الزرنوجي؟

لم نجد في المراجع سنة ولادة أو سنة وفاة الزرنوجي ، مما يصعب معه بادىء ذى بدء أن نعين بالضبط الفترة التي عاش فيها ، فكما أغفلت كتب التراجم ذكر معطيات كاملة حول شخصيته ، لم تنقل لنا كذلك ما يفيد عن السنوات التي اشتهر أمره بها أو ألّف كتابه خلالها .

في الكتابات الحديثة عن الزرنوجي وآرائه في التعلم ذُكرت سنة

<sup>. 450/1. (1)</sup> 

وفاته أنها عام ٥٩١ أو ٥٩٣ أو ٥٩٧ <sup>(١)</sup> دون دليل أو اكتفى بذكر أنه من أبناء القرن السادس الهجري دون تحديد<sup>(١)</sup>.

وعند أول قراء تنا للمخطوط وكذلك النسخ المطبوعة تولد لدينا شك في صحة نقل من أورد سنة وفاته على الشكل المذكور، وقد غلب على ظننا أن وفاته تأخرت إلى ما بعد ذلك بكثير باعتبار أن بعض مشايخه الذين ذكرهم في الكتاب توفوا في العشر الأواخر من القرن السادس الهجري، ومن بديهيات الأمور أنه تلقى عليهم العلم شاباً مع كبر سنهم مما يرجح كونه قد عاش إلى بدايات القرن السابع الهجري.

وقد اطلعت على ما كتبه بلسنر في الموسوعة الإسلامية في بحثه عن الزرنوجي فقد أكد على تأخر وفاته عما ذكر دون أن يحددها ويرجّح أنه قد ألّف كتابه بعد عام ٥٩٥ (٣)، وذلك بناء على الفرق الطبيعي للأعمار بينه وبين أساتذته. إن ما ذهبنا إليه بالنسبة إلى الشك في سنة وفاته يعنى ـ وإن يكن بلسنر قد سبقنا فيه ـ أن المنهج الذي اتبعناه في التعرف على هذه القضية مقبول إلى درجة ما، وخصوصاً أننا ذهبنا إلى تحديد وفاته بشكل أدق. فقد ذكر

<sup>(</sup>١) قارن «التربية في الإسلام » للأهواني ٢٣٩، «التعلم عند الزرنوجي » لعثمان و «الموسوعة العربية الميسرة » ٩٢٣ «ومعجم المؤلّفين » لحكالة ٤٣/٣.

<sup>(</sup>٢) «معجم المطبوعات » لسركيس ٩٦٩ «وقراءات في الفكر التربوي » للدكتور ناصر ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>٣) ذكر فيليب حتى في «تاريخ العرب » أن الكتاب ألف عام ١٣٠٢/٦٠٠ (٣) . (٤٩٧/٢).

آلوارت<sup>(۱)</sup> أن الزرنوجي قد نبه ذكره حوالي عام ١٢٢٣/٦٢٠، ووجدنا ما يؤيده وذلك فيا كتبه القرشي في «الجواهر» من أن الزرنوجي هو في طبقة النعمان بن إبراهيم الزرنوجي المتوفي عام ٦٤٠هـ فإن لم يكن الزرنوجي قد توفي في ذلك العام مع إمكانية حدوثه من فقد توفي قريباً لأنه عاصر النعمان وعاش في نفس الجيل أي الثلث الأول على الأقل من القرن السابع الهجري.

وبذلك يكن لنا التأكيد على أن الزرنوجي قد عاش في الفترة ما بين منتصف القرن السادس إلى نهاية الثلث الأول من القرن السابع الهجري وعلى أن ما كُتب عن سنة وفاته وهم . وهذا التحديد يعنينا بشكل خاص للحرص على صحة نقل كل ما يس الزرنوجي من معلومات .

والزرنوجي - ككل انسان غالباً - ابن عصره وبيئته بأفكاره وعلومه ومعتقداته وهو أيضاً ككل مثقف وكاتب أو مشارك في ثقافة عصره يتأثر بواقع بيئته السياسي والاجتاعي والعلمي والحضاري ليقدم بعد ذلك نتاجاً يؤثر في واقعه ، على اختلاف في درجة التأثير والتغيير.

فما هو عصر الزرنوجي؟ وما هي سمات تلك الفترة التي عاش فمها؟

<sup>(</sup>١) نقلاً عن الموسوعة الإسلامية ٢٠/٥٥٠٠

## عصر الزرنوجي

لعل القرنين السادس والسابع الهجريين حملا الكثير من ملامح القرون السابقة التي شهدت انفصالاً حقيقياً بين الأوضاع السياسية وبين ازدهار المدنية الإسلامية. ففي الوقت الذي نرى فيه الصراع السياسي وتفكك الدولة العظمى إلى إمارات ومناطق نفوذ ، ندهش لما أنتجته تلك المدنية من أفكار وعلوم ، وعلماء وأدباء في شتى نواحى المعرفة.

وهذان القرنان (السادس والسابع) وإن حملا تلك الملامح البارزة، فقد اختصا بمعاصرة الرياح العاتية التي ضربت شجرة الحضارة، وذلك من البدايات الأولى للاهتزاز حتى الهجمة العنيفة التي أطاحت بكثير من أجزاء كيان تلك الشجرة.

وعليه فمن كان آبن ذاك العصر سيحرص بالتأكيد على المشاركة قدر طاقته في المحافظة على ما لدى بيئته وزمانه، ورد الأمور إلى أصولها، وذلك كحد أدنى إن لم يستطع أن يعيد هو ما فقدته أمته خلال التصادم.

أما من ناحية المدنية الإسلامية فقد تابعت وقتئذ مسيرتها وازدهرت ثقافتها رغم كل الظروف الصعبة من حروب داخلية مدمرة ومن تعدد المذاهب الكلامية والفلسفية وكثرة الفرق والمذاهب. وقد قام السلاجقة بدور هام في إيجاد مكان ثابت للازدهار بعد أن قضوا نوعاً ما على الاهتزاز السياسي الذي كاد أن

يدمر الحضارة وأعادوا للخلافة العباسية بعض مظهرها ، مع احتفاظهم بالسيطرة الفعلية لأنفسهم ، وذلك فيا وراء النهر وفارس والعراق . والمضمون الثقافي لهذا الاستقرار النسبي كان في جهد السلاجقة بانشاء المدارس والمؤسسات التعليمية والمعاهد الدينية ، والذي يمكن اعتباره العمل الأول من نوعه في التاريخ الإسلامي . وقد كانت المدرسة النظامية في نيسابور وبغداد أغوذ جاً لتخريج العلماء وللنشر الثقافي والفكري المتطور .

أما الوضع السياسي فقد كان يعاني في جبهتين: داخلية وخارجية. فالوضع الداخلي كان قد وقع في تمزق عنيف نتيجة صراع السلاجقة المتأخرين وبالذات أبناء السلطان السلجوقي ملكشا كاد يدمر ما رممه أوائلهم. أما المعاناة الخارجية فكانت نتيجة الهجمات الغربية التي سميت بالحروب الصليبية. وهذه الحروب \_ كما يرى ابن الأثير \_ سلسلة من الردود الغربية على التوسع الإسلامي والتي بدأت بالهجمة على الأندلس وغزو طليطلة على عام ١٠٨٥ هـ/١٠٨٥ م(١). وقد تتابعت الحملات الصليبية على على على الأندلس الصليبية على على الأندلس وغزو طليطلة على الأندلين الصليبية على الأندلين الصليبية على الأندلين الصليبية على المدين ال

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ ٩٤/٩.

المشرق المسلم بشكل متواصل حتى بدايات القرن السابع الهجري.

ورغم أن السلاجقة المتصارعين نجحوا في رد الغزو الصليبي، فقد وجد الصليبيون لأنفسهم موطىء قدم في هذه البلاد، ولم يفلح في إزاحتهم عنه سوى السلطان الأيوبي صلاح الدين في معركته الكبرى لاستعادة بيت المقدس عام ١١٨٧/٥٨٣، ومن ثم طردهم نهائياً على يد السلطان المملوكي قلاوون (حكم من سنة ١٧٨ - ١٨٨) وابنه الملك الأشرف خليل (٦٨٩ - ١٩٣). ومن ناحية أخرى تعرض العالم الإسلامي إلى ضربة عنيفة أخرى، أقوى من سابقتها، وكانت على يد التتار. وكان أثرهم في التدمير كبيراً لدرجة أنهم قضوا على كل مظهر حضاري، حتى أن المؤرخ ابن الأثير اعتبر أن وصفه لهذا الحدث سيكون (نعياً للإسلام والمسلمين)(١). وقد بدأ غزوهم للعالم الإسلامي عام ١٦٧، بدءاً من بلادهم على حدود الصين إلى أطراف بلاد الشام، وبين هاتين المنطقتين دمروا كل ما وجد في طريقهم.

تلك لمحة تاريخية عن الفترة التي عاش فيها الزرنوجي بازدهارها وبكوارثها. ولا شك أن هذا التصادم الثقافي - الحربي مع الصليبيين، والتدميري مع المغول، أثار في نفوس المسلمين وعياً للخطر الثقافي عليهم ورغبة في التمسك بالأصول والعودة إلى الأخذ بمناهج القديم.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ ١٣٧/١٢.

ومن هنا فإن في طيات كتاب الزرنوجي لمحة من هذا التوجه الذي يعبّر عن مشاركة المؤلف في قضايا بيئته وعصره.

أما قضية العودة إلى الأصول والتمسك بمناهجه فهو أمر شديد الحساسية ويتطلب دقة في السلوك الفكري، فما حدث سابقاً في تلك الفترة وإن يكن معبراً عن إيجابية في ضرورة الاعتاد على الجذور الحضارية الأصيلة إلا أنها كانت في ذات الوقت أثراً لردة فعل. وبرأينا إن ردات الفعل قلما تنتهج الطريق السوي الموصل للهدف. ولهذا، فإن العودة إلى الأصول أدت ببعض المسلمين وقتها إلى التقوقع الفكري وبالذات إلى التقوقع التربوي التعليمي، وذلك بحصر التربية والتعليم في ثوابت ثقافية لم تستطع الخروج منها طيلة قرون.

#### تقريب الكتاب

يحتل موضوع التعلم مكاناً بارزاً في علم النفس التربوي، لما له من دور مهم في العملية التربوية التعليمية. وله أيضاً المكانة الرئيسية في علم النفس العام، فإن كثيراً من العادات وأنماط السلوك والقيم والاتجاهات يارسها الانسان بعد تعلمها من خلال احتكاكه بظروف الحياة العامة. كما أنه من خلال دراسة التعلم تتمكن المؤسسات التربوية من وضع خطط التوجيه السليم لأفرادها لتصل بهم إلى الأهداف الموضوعة لهم(١).

ومن هنا تأتي أهمية كتاب الزرنوجي عن (طريق التعلم) الذي يعطينا فهمه وتصور عصره للملامح العملية لكيفية تطبيق أسس النظرية الإسلامية التربوية. وهو في عرضه لتلك الملامح يتبنى بعيض ما كان معروفاً قبله من الكتب والأبواب والفصول المتخصصة في العلم والتربية، كما يصف الملاحظات المبنية على التجارب الشخصية وخبرة معلميه. لذلك فإن عملية التعرف على (طريق التعلم) الذي وضعه الزرنوجي يجب أن تنتهج السلوك المعتدل في الحكم عليه، فلا يبالغ المرء بالاعجاب به ويقول بسبق الزرنوجي لعلماء التربية الحديثة في بعض الأسس التعليمية، ولا يبالغ أيضاً بالرفض ويصف الكتاب بعدم الأهمية بسبب بعض يبالغ أيضاً بالرفض ويصف الكتاب بعدم الأهمية بسبب بعض الآراء الواردة فيه التي لا تتجاوز مفاهيم عصره.

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب (التعلم) للدكتور إبراهيم محمود، المقدمة.

في ثلاثة عشرة فصلاً يعرض الزرنوجي تصوره لطريق التعلم، ويرى أن هذا الطريق هو الأسلوب الأمثل لعملية التعلم، وأن ما يعرضه هو نصيحة للمتعلمين يجب الأخذ بها وإلا فلن يتمكنوا مما يرغبون به (ص ٥٧).

### ١ - في ماهية العلم وفضله:

في الفصل الأول يتكلم المؤلف عن فرضية العلم، وأنها لا تتناول كل أنواع العلوم، لأن المسلم يفترض عليه «علم الحال ». وإذا كان علم الحال يدل على ما يحتاج إليها الانسان من معارف ضرورية له، فيدخل ضمنه العديد من العلوم، غير أن المؤلف وكثيرون بعده إلى أوائل القرن الهجري الماضي كانوا يقصرون «علم الحال » هذا على الأمور الدينية، تفسيراً لمفاهيم عصرهم التي ترتبط بالعلوم الدينية فقط. ويظهر لنا أن هذا الاصطلاح «علم الحال » طريف في تناسبه مع التطور البشري، فإن معاييره متحركة بحسب حاجات الانسان وأوضاعه في كل زمان ومكان.

كما يفرق الكاتب بين ما هو نافع من العلوم أو ضار ، ويؤكد على تحريم «علم النجوم » لأنه يضر ، أما تعلم « الطب » فيجوز لأنه « سبب من الأسباب » (ص ٦٣ ).

والمؤلف تلميذ المدرسة الفقهية التقليدية لا ينسى علم الفقه وضرورة تعلمه وإنما يحدد الضروري المفروض عيناً على كل مكلف، ويبين فرض الكفاية (ص ٦٥). كما يعتذر عن عدم الاشتغال بذكر كل فضائل العلوم «كيلا يطول الكتاب » (ص ٦٥).

#### ٢ ـ النية حال التعلم:

إن عملية التعلم ممتدة بامتداد الحياة ، فإن كانت بعض أنواع السلوك يتعرف الانسان عليها من خلال نظرة بسيطة إلا أن علوماً ومواقف محددة تتطلب دوافع ثابتة تمكن المتعلم من استمرارية هذه العملية فدور الدوافع في ذلك رئيسي ويرتبط ثباتها بالهدف الأخير من التعلم . وهنا يدعو المؤلف إلى خيرية التعلم التي يحددها هدف المتعلم ، وتعيين الهدف مرتبط بالنية . ويطلب إلى المتعلم أن يكون تعلمه سبيلاً « لإقامة الدين » لا للازدياد من الأمور الدنيوية . ويرى أن طلب العلم جهد كبير يتطلب دافعاً قوياً ، فلا يكن كل هذا «للدنيا الفانية » (ص ٦٨) .

#### ٣ ـ حرية المتعلم ومسؤوليته:

في الفصل الذي خصصه المؤلف لذكر ما يتعلقب (اختيار العلم، والأستاذ، والشريك) نجد أنه وعى دور المتعلم ومسؤوليته في رسم خط سير دراسته في انتقاء العلم الذي يدرسه، والأستاذ الذي يتلقى منه، والزميل الذي يشاركه تعلمه. وهذه الحرية المطلقة في التعلم كانت سمة من سمات التعلم عند المسلمين قديماً، إلا أن التربية الحديثة كفت المتعلمين مؤونة البحث في تفاصيل ذلك ولكن بقي المتعلم حرية اختيار مؤسسة التعلم والتخصص.

ويؤكد المؤلف على ضرورة المشورة في سلوك طريق التعلم ليتمكن من الحضول على المعلومات التي تساعده في عملية الاختيار.

(ص ٧٣ ) كما عالج موضوع الثبات على ما تم اختياره، فقال (ص ٧٤ ).

# ٤ ـ تعظيم العلم وأهله

وفي هذا الفصل يستعرض المؤلف بعض الأدبيات تجاه العلم والمعلم والكتاب، ويستشهد لذلك بأقوال سائرة وخبرات بعض أساتذته، إلا أننا نلحظ في منهجه هذا ميلاً إلى الجمود والتقليد بل أحياناً إلى الغلو والتنطع، وذلك في اشتراط الطهارة للدرس (ص ٨٢) وفي كيفية الكتابة (ص ٨٤) وفي تقطيع الكتاب تسهيلاً للتدوين (ص ٨٥) وفي استعمال الحبر (ص ٨٥) ثم التعظيم المبالغ فيه للمعلم. بل يرى أيضاً أن عدم الالتزام بهذا السلوك يعرض المتعلم إلى الفشل في طلبه للعلم بل في حياته وعلاقته مع أهله، وعمره أيضاً (ص ٨١).

#### ٥ ـ النشاط والاستعداد

في فصل (الجد والمواظبة والهمة) يعتدل منهج المؤلف في النصائح، فيرى أن العلم هدف عظم وسلوك طريقه أمر شاق، فلا بد للمتعلم من الحيوية الدائمة والحركة المستمرة وممارسة كل نشاط من أجل التعلم وذلك بإيجاد النفقة والتعب بالنهار والسهر بالليل، شرط عدم إرهاق العقل والبدن، لأن نتيجة ذلك التعطيل عن الوصول للهدف. وهو في كل فصل يبدع في استخدام الدليل وإيراد الشاهد مما يدل على استيعابه التام للموضوع وحسن أسلوبه في

الخطاب. ويضيف إلى ذلك بعض النصائح الطبية المرتبطة ـ حسب رأيه ـ بالتعلم.

#### ٦ - البرامج

ومنهجه العملي في كيفية التلقي والدرس والحفظ يضعه المؤلف في فصل عن (بداية السبق وقدره وترتيبه)، والسبق هو التردد على العلماء للأخذ منهم. فيرى أن بداية الأسبوع الدراسي تكون يوم الأربعاء، ويعلل لذلك بأسباب واهية استطراداً مع أسلوبه في تقليد مشايخه (ص ١٠٠)، ويراعي التدرج في زيادة مادة الدروس بما يناسب القدرة الذهنية للانسان، وذلك بتلقي الأمور المبسطة ثم الانتقال إلى الصعب منها، شرط ضرورة فهم واستيعاب كل ما يتعلق بالدرس ليتسنى للمتعلم الحفظ.

ثم يشترط للمتعلم القيام بنشاطات فكرية لاتقان ما تعلمه وذلك بأسلوب: المذاكرة، والمناظرة، والمطارحة، على أن ترتبط هذه النشاطات بالأخلاقيات العلمية. (ص ١٠٣).

ويضيف في هذا الفصل الذي بلغ فيه قمة من التوجيه التربوي، مؤكداً على احترام الوقت واستغلال كل إمكانية للتزود من العلم مع الانصراف التامين النفقة الانصراف التامين النفقة المادية، ثم في سلوك المنهج العقلي مع أن المؤلف نفسه التزم بالتقليد دون إعمال العقل في كثير من توجيهاته (ص ١٠٦).

كما يولي مسألة الحفظ أهمية كبرى عن طريق الاهتام بالتكرار (الاسترجاع).

إن للاسترجاع أي استعادة المادة دور في التعلم فهو يفيد في التعرف على المستوى الحقيقي في العلم وكذلك في تأكيد حفظ المادة وفي اختبار القدرة التعلمية وكيفية تعديلها(۱). ويضع المؤلف منهجاً للتكرار الموزع على عدة أيام يتفق مع ما وضعه علماء التربية الحديثة بناء على التجارب التي قاموا بها (ص ١١٠)، وكذلك ينبه إلى عدم الانقطاع الطويل عن العلم الذي يذهب بالهمة في تحصيل العلم (ص ١١١).

#### ٧ ـ التوكل

وفي هذا الفصل يذهب الكاتب مذهب التصوف بترك الدنيا، وعدم الاهتام بأمر الرزق، والاهتام بشؤون الآخرة (ص ١١٤)، ثم يستطرد في ذكر بعض شروط التعلم التي كان من الأولى أن تذكر في فصول أخرى خصصت لها كتحمل التعب والاستمرار في التعلم.

#### ٨ ـ وقت التحصيل

يقرر المؤلف ما ذُكر في كل كتب التربية الإسلامية من أن وقت التعلم لا ينحصر بفترة معينة بل يتناول العمر كله (من المهد إلى اللحد) (ص ١١٧) مع أهمية تنوع المواد الدراسية خوف الملل.

#### ٩ \_ الأخلاقيات العلمية

العلم والأخلاق أمران متلازمان، أفاض بذكرهما جميع

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب «التعلم » للدكتور إبراهيم محمود ص١١٥ - ١١١٠ .

التربويين المسلمين معبرين عن نظرية الإسلام فيهما ، وأكده المؤلف في فصل (الشفقة والنصيحة) ، فطالما أن العلم معرفة للحياة لا بد أن تكون ممارستها أخلاقية ، لذلك فلا فصل مطلقاً بين العلم والأخلاق .

#### ١٠ - الاستفادة

ويضع المؤلف في هذا الفصل منهجاً عملياً في انتهاز كل فرصة للاستزادة من العلم وذلك عن طريق:

- الاستعداد المستمر للكتابة بحمل القلم والمحبرة.
  - \_ عدم إضاعة الوقت.
  - ملازمة الشيخ والحرص على ذلك.
  - الاستحضار الذهني التام خلال التلقي.
- الخضوع للمعلم للتمكن من الحصول على أكبر قدر ممكن من المعلومات.

#### ١١ - الورع في حال التعلم

في هذا الفصل يتابع المؤلف عرض أخلاقيات العلم، ويصل به إلى غاية صوفية عالية فيها أصول إسلامية يشوبها الغلو، فينصح بالابتعاد عن:

- ـ الشبع.
- \_ كثرة النوم.
- کثرة الکلام فیا لا ینفع.
- التحرز عن أكل طعام السوق.

- \_ الغيبة .
- \_ مجالسة أهل الفساد.

## والاهتمام به:

- \_ مجاورة الصالحين.
- \_ الجلوس باستقبال القبلة.
  - \_ الأخذ بالسنن
  - \_ الاكثار من الصلاة.

#### ١٢ \_ الحفظ

الحفظ عملية ملازمة للتعلم « فما نتعلمه يجب أن نحفظه ، وعلى قدر احتفاظنا به على قدر ما تحقق هذه العملية أغراضها »(١).

اهتم الزرنوجي بالحفظ وبحث في فصل خاص عن (ما يورث الحفظ وما يورث النسيان)، وبالفعل فإن للحفظ عوامل تؤثر به بحثها علماء التربية، وقد أورد المؤلف ما يتصل بها من السلوك العلمي وكذلك الروحي والصحي، وتكلم عن الجد والمواظبة (ص ١٣٠) وأثرهما في الحفظ، ويذكر أن للحالة النفسية أثر عليه كذلك: فصلاة الليل وقراءة القرآن (ص ١٣٠) تضفي الصفاء النفسي على المتعلم وتساعده على التلقي، وكذلك الحال في النسيان الذي يعني سقوط المعلومات من الذهن، فذكر أن ما يؤثر به المعاصى والهموم وكثرة الاشتغال والعلائق» (ص ١٣٢).

<sup>(</sup>١) التعلم ص١٠٧٠.

أما أن تكون بعض العادات المعيشية هي المؤثرة أيضاً في الحفظ والنسيان (ص ١٣٣) فلا يمكنا من خلاله الحكم على المؤلف أنه نزل إلى مستوى العامة في الاعتقاد (١) ، لأن ما قاله يدخل ضمن مفاهيم عصره واعتقاداته التي تأثر بها المؤلف بشكل أكيد ، وهو الرجل التقليدي الذي نعرف عنه احترامه وتقليده لمشايخه وعاداتهم .

17 - وكذلك الحال في فصل (ما يجلب الرزق وما يمنع وما يزيد في العمر وما ينقص)، فإن المؤلف رغبة في أن يتيح للمتعلم الانصراف التام للعلم قدم له النصائح التي تساعده على العلم والحفظ، فالعمر المديد والصحة الحسنة والراحة النفسية نتيجة الحصول على النفقة المادية هي العوامل المعينة للتعلم. لذلك أورد المؤلف ما يعتقده طريقاً لتوفر هذه العوامل، أخذاً من أحاديث صحيحة وموضوعة وأقوال سائرة أو معتقدات شعبية ليس لها أصل ديني لا تخرج عما قلناه في الكلام عن الفصل السابق.

وبهذا العرض للكتاب يتكون لدينا تصور عن المنهج التعلمي الذي وضعه الزرنوجي. ورغم كل سلبيات الكتاب فقد أغنى المكتبة التربية الإسلامية من المكتبة التربية التراثية، وشارك في صياغة التربية الإسلامية من زاوية التعلم بشكل موجز فكان كتابه بسيط التناول واضح الفكرة، عميق النظرة، مؤدياً هدفه الذي حدده لنفسه في بداية الكتاب ومعبراً عن شمولية وعيه للتربية بدوافعها وأهدافها.

<sup>(</sup>١) الأهواني ص٢٣٩.

## الاهتام بالكتاب

وتقديراً لأهمية الكتاب واستفادة من قيمته التربوية التي بيناها آنفاً احتفى الفكر التربوي به احتفاءً كبيراً، فقد عرف كتاب «تعليم المتعلم» للزرنوجي واشتهر في الآفاق واهتمت به الأوساط العلمية قدياً وحديثاً، في الشرق والغرب، منذ ظهوره وإلى الآن.

فعن القديم مثلاً ، نجد ما كتبه محيي الدين القرشي المتوفى عام ١٣٧٣/٧٧٥ في مصنفه «الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية » مبيناً حرصه على اقتناء الكتاب والاستفادة مما ورد فيه ، كما يحمد الله تعالى على ما يسره له من القدرة على تملكه أو الاطلاع عليه ، وذلك لأن العلماء والمتعلمين يتنافسون في الحصول عليه لندرة وجوده ولقيمته العلمية .

يقول في ص (٣٦٤/٢):

(كتاب تعليم المتعلم طريق التعلم، وهو نفيس مفيد، يشتمل على فصول، نحواً من ثلاثة كراريس، وهو عزيز في بلادنا، حصلته بحمد الله).

وفي عام ١٥٨٨/٩٩٦ قام الشيخ إبراهيم بن اسماعيل، من علماء ذلك القرن المعروفين، بشرح كتاب الزرنوجي، وقدمه

للسلطان العثاني مراد الثالث (١)، وقد طبع هذا الشرح في القاهرة سنة ١٣١١ (٢).

كما ذكره أيضاً العلامة اللكنوي الهندي المتوفى عام ١٨٨٧/١٣٠٤ ، صاحب كتاب «الفوائد البهية في تراجم الحنفية »، مفتخراً بدراسته للكتاب ويربط ذلك بفائدته التربوية مع صغر حجمه.

يقول عده: «طالعت كتاب تعليم المتعلم، وهو كتاب قليل الحجم، كثير المنافع، وهو نفيس مفيد »(٣).

وكتب حاجي خليفة في «كشف الظنون »(1): (قال التقي في طبقات الحنفية: كتاب تعليم المتعلم، وهو نفيس جداً).

وكنتيجة لهذه القيمة فقد جرى الاهتام بطبعه ونشره في العديد من البلدان: (٥).

فطبع في مرشد آباد سنة ١٢٦٥ هـ/١٨٥٢م.

<sup>(</sup>١) حكم من العام ١٥٧٤/٩٨٢ إلى ١٥٩٥/١٠٠٤.

 <sup>(</sup>۲) كشف الظنون لحاجي خليفة ص٤٢٥، معجم المطبوعات لسركيس ص١١،
 بروكلمان (الملحق) ٨٣٧/١.

<sup>(</sup>٣) الفوائد البهية ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) ص٤٢٥.

<sup>(</sup>ه) انظر: بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، الملحق ٨٣٧/١، الأصل الألماني، ومعجم المطبوعات لسركيس ص٩٦٩.

وطبع في قازان عام ۱۸۹۸ م، وأعيد طبعه عام ۱۹۰۱ مع شرح وجيز في آخره .

وطبع في تونس عام ١٢٨٦ هـ/١٨٦٩ م.

كما طبع في الآستانة (استانبول) عام ١٣٩٢ هـ/١٨٧٥ م نقلاً عن طبعة تونس، وأعيد طبعه فيها عام ١٨٩١/١٣٠٧، وكذلك في عام ١٩١٤/١٣٣٢.

وطبع في مصر سنة ١٣٠٠ هـ/١٨٨٣م.

وفي سنة ١٣٠٧ هـ/١٨٨٩ م.

وفي سنة ١٣١١ هـ/١٨٩٤ م مع شرح الشيخ إبراهم بن إسماعيل في المطبعة الميمنية.

وفی سنة ۱۳۱۹ هـ/۱۹۰۱ م<sup>(۱)</sup> .

وفي المطبعة الرحمانية عام ١٩٣١/١٣٤٩ في ٧٩ صفحة.

ثم طبعته دار إحياء الكتب العربية في القاهرة دون تدوين التاريخ. ثم لم نعثر على طبعة أخرى للكتاب بعد ذلك سوى ما نشره د. ناصر في الجزء الثاني من (قراءات في الفكر التربوي العربي والإسلامي) عام ١٩٧٧ ، حيث أورد مقتطفات منه نقلاً عن الطبعة الأخيرة التي ذكرناها.

كما قام الدكتور سيد عثان بمناقشة آراء الزرنوجي التربوية ضمن دراسة مخصصة لهذا الموضوع نشرها عام ١٩٧٧ (١). وكتابه

<sup>(</sup>۱) سید عثمان ص۲۹.

هذا بحث حلل فيه نظرية الزرنوجي وربطها بالنظريات التعليمية الحديثة، لكنه لم يهتم بنص الكتاب ولم ينشره بل اكتفى بالاعتاد على طبعة دار إحياء الكتب العربية.

واهتم المستشرقون من الغربيين بالكتاب، فقد كان معروفاً لديهم لأنه ترجم إلى اللاتينية، ولكن ليس لدينا تاريخ الترجمة. وطبع في ألمانيا سنة ١٧٠٩م باعتناء المسيو ريلندوس.

وطبع في سنة ١٨٣٨ م في ليبزيج باعتناء المسيو كاسباري مع مقدمة للمسيو فليشر<sup>(١)</sup>.

وفي عام ١٩٣٨ ترجم إبراهيم سلامة بعض فصول من الكتاب إلى اللغة الفرنسية مع عرض لآرائه في التربية.

وفي أربعينات هذا القرن الميلادي تُرجم الكتاب إلى الإنجليزية (٣) وقد سبقت ترجمته إلى التركية أيضاً، وضعها الشيخ عبد الجيد بن نصوح بن إسرائيل، ساها: «إرشاد الطالبين في تعليم المتعلمين »(١).

## عملنا في الكتاب

اعتمدنا في نشر الكتاب على ثلاث مخطوطات له(٥):

- (١) مكتبة الأنجلو \_ مصرية \_ القاهرة .
- (٢). بروكلمان، الملحق ٨٣٧/١، معجم المطبوعات ص٩٦٩. \_
  - (٣) نقلاً عن سيد عثان ص٣٠.
    - (٤) كشف الظنون ص٤٦٠ .
- (٥) اقتصرنا على هذه النسخ مع وجود عدد من النسخ والمخطوطة للمتن وشرحه.

## النسخة الأولى:

محفوظة في مكتبة المحقق الأستاذ زهير الشاويش، ضمن مجموع يحوي عدة كتب في موضوع التعليم تحت رقم ٣٨٤١.

وتاريخ النسخ المدون على المخطوطة هو سنة ١١٥١ هـ أي حوالي عام ١٧٣٨م وقد تم النسخ في مدرسة سراي، في مدينة قصرية.

عدد صفحات المخطوط: ٤٧ صفحة ، عدا صفحة الغلاف المدون عليها تعليقات بالعربية وبالتركيبة القديمة (العثانية).

مسطرتها: الطول ٢٠ سم، العرض ١٢ سم، وعدد الأسطر في كل صفحة ١٧ سطراً.

كتبت المخطوطة بخط واحد، واضح وسهل القراءة، والكتابة بالحبر الأسود وأما عناوين الفصول فدونت بالأحمر.

في أسفل كل صفحة أدرج الناسخ تعقيبات تدل على أول كلمة في الصفحة التالية، وهذا يؤكد تتابع النص وعدم سقوط أوراق منه. وقد اعتمدنا هذه المخطوطة أصلاً.

### الثانية:

محفوظة في مكتبة الأستاذ زهير الشاويش، برقم ١١١٩. تتألف من أربعين ورقة.

مسطرتها: الطول ١٩ سم، العرض ١٢ سم، وعدد الأسطر في كل صفحه ١١.

مدون عليها اسم المؤلف: شيخ الإسلام الإمام برهان الإسلام

الزرنوجي، وعليها بعض التعليقات باللغة التركية القديمة (العثانية) وأولها:

(هذا كتاب تعليم المتعلم، بسم الله . .) ثم ذكرت الفصول مع أرقام الورقات التي هي فيها .

وهي جميلة الخط، فارسية القاعدة، كتبت بالحبر الأسود، وأوائل السطور والفصول وكلمة (شعر) وبعض الكلمات بالحبر الأحمر. وكاتبها: سليان بن محمد القره حصار، من غير أن يذكر تاريخ النسخ، غير أن في الصفحة ٤٠ كلام مطموس لعله سنة تاريخ النسخ، وعليها تملك من غير تاريخ باسم: محمد بن مصطفى باشا، وتملك ثانٍ سنة ١٠٠٥، وتملك الفقير درويش السيد محمد وختم عام ١١١٨ ه.

وهي ذات ورق سميك وغلاف متقن جميل جداً ، مصابة ببعض الأرضة من غير أن تؤذي الكلام .

#### الثالثة:

هي منن «شرح تعليم المتعلم » تأليف الشيخ إبراهيم بن إساعيل. (أنظر ص ٣٩).

وهي محفوظة في مكتبة الأستاذ زهير الشاويش برقم ٣١٧٣.

كتبت في عام ٩٨٦ هـ.

ورقاتها: ۱۲۸ ورقة

مقاس صفحاتها: ١٥/١٩.

وهي نسخة متقنة. وعليها استدراكات بخط الناسخ مما يدل على أنه قابلها على نسخة المؤلف أو نسخة أخرى متقنة. وعليها تعليقات بخط مغاير لخط الناسخ، وتدل على علم صاحب هذه التعليقات.

وقد وجدنا هذا الشرح بعد أن تم تنضيد الكتاب، لذلك لم نستفيد من متنه سوى التأكد من مواضع الاشكالات، ولم نراجع الشرح.

ونظراً لأن الكتاب طبع قدياً عدة مرات، قمنا بمقابلة نص الخطوطات على نسختين مطبوعتين، هما:

- الحياء الكتب العربية ـ القاهرة ، دون تاريخ ، عدد صفحاتها ٦٣ ، ومدون على صفحة العنوان أنها روجعت على النسخة المطبوعة بالمطبعة الميمنية بمصر عام ١٣١٩ ، ومطبعة أحمد كامل باستانبول ١٣٣٢ .
- طبعة مجهولة المكان والتاريخ ، إذ أن أوراقها الأولى والأخيرة ساقطة ، وهي غير الطبعة السابقة الذكر نما يظهر جلياً من الأوراق ونوعية الحروف ، ورقم آخر صفحة فيها :
   مربا تكون طبعة المطبعة الرحمانية عام ١٩٣١/١٣٤٩ .

واستفدنا من المقابلة على الشكل التالي:

١ ـ عثرنا على إضافات وردت في المخطوطين، دون المطبوع،

- أشرنا إلى بعضها بقوسين معقوفين (...).
- ٢ ـ أدرجنا إضافات من المطبوع وتممنا النص المخطوط ، وأغلب
   الإضافات متمم لمعنى أو نص أو بعض أبيات الشعر ، أشرنا
   إليها بوضعها بين حاصرتين [...].

إلا أننا لم نشر في الحواشي إلى حروف كل طبعة ، فإذا ورد في الحاشية : « من المطبوع » فإنه يعنى أية طبعة كانت من الطبعات التي اعتمدناها .

أما العنوان الذي تحمله المخطوطتين فهو: «تعليم المتعلم في طريق التعلم »، وقد آثرنا حدف حرف (في) وأثبتنا العنوان الذي ذكر في العديد من المخطوطات والمراجع، علماً أن هناك اختلافات وردت في عنوان الكتاب، فقد عرف أيضاً باسم:

- ـ تعليم المتعلمين على الكمال.
- \_ تعليم المتعلم لتعلم طريق التعلم.
  - \_ تعليم المتعلم طريق التعلم.

والعنوان الأخير نقله أغلب مؤلفي كتب التراجم ممن ذكر الزرنوجي، لذا فإننا نعتمده دون غيره، وبما يعود الاختلاف في العنوان إلى أخطاء النساخ أو تصرف القراء.

ولما كانت نسخ الكتاب كثيرة متداولة فقد اعتراها ما يعتري مثلها من المخطوطات من تغيير في بعض الكلمات والحروف

والألقاب والأدعية وما إليها، مما اضطرنا إلى أن نتخير الأصلح دون الالتزام إلى الإشارة في كل موضع من هذه المواضع حيث لا أهمية مطلقاً في ذلك.

ومن هذا ، يكون في نسخة : رحمة الله عليه ، وفي الثانية : رحمه الله ، أو رحمة الله عليهما ، أو الربط بالفاء أو الواو أو ثم وما إليه .

غير أننا وضعنا بعض الزيادات المفيدة بين حاصرتين [ ] من غير تعليق.

ولن يخفى على القارىء الكريم أن الرجوع إلى الخطوطات قد يسر زيادات وتصحيحات افتقرت إليها النسخ المطبوعة، ولم التزم الإشارة إلى كل هذه الفروق وإنما اكتفيت ببعضها.

وردت في هوامش الخطوطتين تعليقات وشروح أثبتنا بعضها مما رأينا فائدة في ذكره مما له علاقة بالكتاب، وصرفنا النظر عن شروح الكلمات المتداولة، وكذلك عن الإشارات إلى صاحب الضمير في الجمل الطويلة نسبياً.

صححنا الأخطاء الاملائية والاعرابية الواردة بكثرة في النص، وما كان له وجه صحيح أبقيناه كما هو، وتصحيحنا هذا لا يؤثر على القيمة التاريخية للنص.

عملنا على عزو الآيات القرآنية بالإشارة إلى السورة ورقم الآية، وتخريج الأحاديث النبوية بالإشارة إلى مصادرها، ودرجة

صحة بعضها ، وأبيات الشعر برد بعضها إلى قائليها ، كما حاولنا تصحيح ما كان فيها من خطأ .

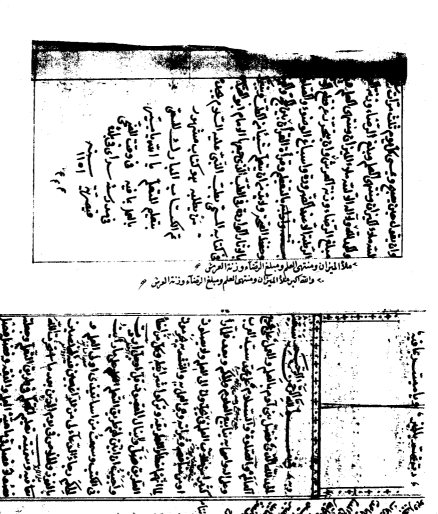
ومما يجدر ذكره أننا ضبطنا وصححنا بعض أساء الاعلام الواردة في النص وترجمنا للاعلام بشكل موجز.

وهذا يعني أننا حاولنا أن نقدم للقارىء نصاً يمكن أن يعتمده ويطمئن إلى صحته. وهذا غير بعض التعليقات التي كتبناها لرد بعض الأفكار الواردة إلى الأصل الإسلامي، وغير ذلك.

وقد وجدنا من المناسب وضع صور بعض المخطوطات للكتاب وشرحه التي كانت بين أيدينا.

ومن هذا يتضح أن هدفنا من نشر الكتاب هو خدمة وتحقيق النص التاريخي، والوصول به إلى درجة عالية من الصحة والتكامل، وهو أيضاً بعث للكتاب من جديد، كما أنه بالإضافة إلى التحقق عن شخصية الزرنوجي يكون عملنا مساهمة في بعث التراث التربوي والتعليمي الإسلامي الذي يشكل الجذور الحضارية للتعلم والتعليم في الوقت الحاضر.

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه.



الصفحتان: الأولى والأخيرة من المخطوط الأول: الأصل.وجميع هذه الاصول المخطوطة من مكتبة الشيخ زهير الشاويش

الفرورة والسبياخ الومنء والصلوة بالنعظير واءة دزنة العنى وآن يج زعن قطح الكنبئ الرطمية الآعت الحدسدالذى فتستل في ادمى بالععم العل علص المثال توكف بسما ضالرحن أوجه وتبغين فعلينت كم

ولابران بتعالم نبا من الطب وينبر بالانا الوارة لفان العظيم الفال بي الخ والوة وتفظ الفي غالطب جمهااسنيخ إبوامي كالمستغفى

كما بلسمطب بول رصل بلات مجذمن

بطليمه سررب العالمين فإلكف والالتعم

غفزن انتعكم والعداعكم بالصواب والبائم ج والا بركته الفوسيل وبن محالفهوم

عخ اسدارولوال زكامة العجان العظيم زيوالكرع الصفحتان: الأولى والأخيرة من الخطوط الثاني

والصلوة والسلام على محدث العرب والع وعلى المحاج تمازوم للعل بروائنه كمرمون ناائهم فطؤاطان بنابيع العلوم والحكم فعا البيت كنير امن طالب مناياً بينه والله المالع المالعسلون الدوم في منا فعيه و في منائن بجندون المالعو لمالعسلون الدوم في منا فعيه و

فلاوجل التعلم على وتركوا فرابط وكاين اخطئه العامة صناولا فاللقصود

الزيت فيالكمني ومسعت بمزاسا تبزي اولانعاد اعكم

بوم الرن بعدما الحرت استكا فروست يسمكا تعبير المنعا رجاً العظام عن الراغيين فرنجاديين بالفرد الخلاص في

المان الإادار ( الأن ن ذان الله عيود كم الكاليان عيادة ولان المان المعادي المعيون والإن أي في تعادد المعادد المعادد والمن وتعادد معادد مستركة المعادد المعادد

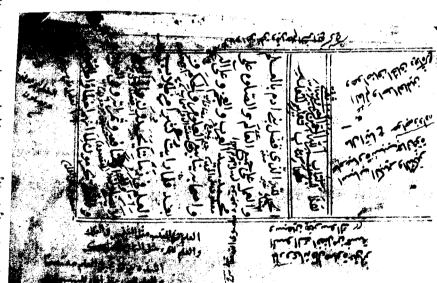
استان و من بالموده في الناس بغيرالي المسال المراك المناس بالمائي و المناس بالمناس المناس المناس بالمناس و المناس و المناس و المناس المناس و الم

وزاهد الرنيز واستواب آوادات کيشاتها ال جرائيا ما دارجا بيط واترا احداد کم جرايا وي الجوالوط برسائنه ما دارجا بيط واترا احداد الاجرائيت و اتن براستان الآخ مول عوائ اصغر صنوة ساخها الاجرائيت و اتن براستان والآخا مول عوائ وب والجره العان الآخارة ما المدعان واداخات داخل العير والدا دو جرائه مواز اکم سفان دم وادان کله کلیمری الفینهایش العیر والدا دو جرائه مواز واکرسنوا الاخات به

الصفحتان: الأولى والأخيرة من المخطوط الثالثوهو شرح «تعليم المتعلم »

الآرد الذي هميان با فواع التخودية الله الأردية التخودية الله التحوية الله التحاية التحاي

ميد الدوان ومتهالهم وملفا الزناء وز العربى وآن يتح زيع فيلم لاستمارالية العمند المفرودة وآسياع الوضو و العمة وحفيظ العقدة ولابدنزان بين الج والعمة وحفيظ العقدة ولابدنزان بيل الذى عملائيم إبوالمياس الذى عملائيم إبوالمياس بين الذي يجمل في كالبيت بين المنتفع في كالبيت بين المنتفع في كالبيت



لغرز للكيم ومايزيدخ آلع الدق وتبلذالاخى ومتوقيرالشيع جلخه الميران ومنها العمروميلي الفائد درير العرفي الدائد الدريد المح والاستعداجين عيرص عيسكوا بيدم نلث مراة سبحان احداد بارئ المصرفيل لاسماد للسنى يستج ارماخ السعلات وكاري فير لمله مذالذى ومذل بى آدم بالعلم والعلى يعيم العالم الصلق طارات كفراس لحاذ للصلم خادمان إيجعق وللألعلم علفتدسيداعرواكع وعلخام وأصحابرينابيحالعلق ولمكتم

زينهي(مدم صبغين كوخهاده نهة العرق ولا يخترته يم متطيخا يجه قرليزة الاحتمالغدمهم في طرسياع أكفنون والصلوق بالتعظيم والكائه الميزله ومتهائات ومبلغ الدينون والعري والقاكبومادا فيرب بین کچودالعرة وصنفاهی در چنهان تیمتم نینام اللب و تیمای بلانارالوائهه ترخ شکته العکالینی ادامها ک شندندی

إصلاوا لمربية مذكوا شرافط وكالميء اضطا القريق صلح ينا والتدي

لايصلون وسمان فدورتراروها اعليه والتشريري موراا

تخاكما يسع بطريجته م يجدم يعلله وليلمدن علادتماح والصالمق كم علفتافضلانطالكرام والدؤيجابالعظام

مالكعاد بعينه لمتراطل أخرز فليتباريخ يد

الفقر التحاج إلى دعيم الطائعة المراجعة المعالمة المراجعة المتعادي والدة معمومات والدة معمومات والدة المتعادية والمداري المدارية المتعادية والمتعادية والم

المالكت وسمعت من سائيدى اوركم العلولك مرجاة الرعائي مخزنا ستحاف وسميته تعليم لتعلم وطايئ التعلم وصلته من الراغبين فيالخداصين بالغن ولكلاص خيوم الدين بعدما فلاوجل مهدف واجستان ابيق فعط يؤالف لمحلحات

عمراغ بدارك السبق وقدم وبتتيبه معسراغ التوكاف فالديم فطالاتعلم فالورز للفظ والسياد والثات وسررة تعظم لعمها هدوسر يذنوروا لماضته وكحة غالنيذه حالالتعلم فسريف صنادي ساذوالعلجائش لملث فعهوكا أدمس الادفارة ماهية العلم والنقرو ففهاد العتمييل مسرح الشنعة اليصيحة

الصفحتان: الأولى والأخيرة من مخطوط آخر وجدناه بعد تنضيد الكتاب وراجعنا مواطن الاشكالات ولم نشر إليه

معاجدة العمود والعروميري بالذئ والوددة وألطيت بيم التفريع بما كم الذي هيؤاده العبص للمستنفزي وكانك السستريات بي العميظا بغوثالاوتات وقدالعنط ويهمنو عن يرافع الويراك ميداد توليا اغذنبا أعليا الغويق عيركاب المعاجي عني وفويه العنو للجليل على عنوا للزاره والديد صنة الترطيدوكم وكان وكان فاكل فال فاين يجدولك من نظر غد صدر الكلياب واستفادان مدهو لكابتراليع م الكتارال تعالم باكزوالصواب بعون الدلك الوقائد بلجيلة ملازحة اسستا الصقحة مزيزة للعوول بتريمان تأج غيابه الطبتائ عالطت أسين فيراحوا لين آاتك لعقدً بالماطيخ نغر خدا كمهاك وديق نغريم المؤوالج الكذابين حاب مغوله يجده من ليطلبه يمكا مفهوي معتربين العائاء فالتبدلكانب منا تع مجده وتتركق بالان والاخار والصلغة عاافضالك المذكورة فيراكحد لإظالتماح ولهجم عما الجرنوالذرائع علناانواع العوامطائيف الإصبائعة والحاقان العظمتعوب سماطين الام ظلالاعلانعائ تكا مائزطنى شبطهالعكم والبياناة والتلوة يلجى البعوت ويحكس توالم العخان فقارانيت كاب كسيططيع المرتا مزعابيهم معاقده وكنف معانية بالأمين رطابين متض راحة كابعسمالا بادى ويجروللط رحيان بخيركمل والاديانا وعلى ألدواحي بديدومي لم الإين ن بومالقيمة وصعلة تخفه للحضرة الرمنعة والسيق لسنية الملتمسين الأيفكر فوفي النسسنية وازالت عدوى أيمالى نازا لت كعيرالكمَّال وفيلِرَ الافيل فطع كم إلر) وجيع مكانا فينظه وائنزه مواضع عي جذ كائنف استاره ١ روستا برفاا مطالين السكنين غوم انرف اللوك والسلطي اغلماجا دابدونا عجره واند بالمعاينه احكم البزاعن الإخل المتعلمم يؤبًا ومقبول بني اولى العلموا لتعليم خصوت

المسامين أميل بأصون مستدجم ين والع حوارم

الصفحتان: الأولى والأخيرة من مخطوط آخر لشرح «تعليم المتعلم »

ونلعة الملفعن الافع ولمؤلذون وبراكافة

ڪتاب تعليم معلم طربو النعام



الحمدُ للهِ الذي فَضَّلَ بني آدمَ بالعلمِ والعَمَلِ على جميعِ العالَمِ، والصلاةُ والسلامُ على محمدٍ سَيِّدِ العَرَبِ والعجمِ ، وعَلَى آلهِ وأصحابِهِ ينابيعِ العُلُومِ والحِكمِ .

وبعد

فلما رأيتُ كثيراً من طُلاّب العلم في زماننا يَجدُّون إلى العلم ولا يصلون [ومن منافعه وغراته وهي العمل به والنشر يحرمون](١) لما أنهم أخطأوا طريقه وتركوا شرائطه، وكل من أخطأ الطريق ضَلَّ، ولا ينالُ المقصود قلَّ أو جَلَّ، فأردتُ وأحببتُ أن أبينَ لهم طريق التعلم على ما رأيتْ في الكتب وسمعتُ من أساتيذي أولي العلم والحِكم، رجاء الدعاء لي من الراغبين فيه، المخلصين، بالفوز والخلاص في يوم الدين، بعدما استَخرْتُ الله تعالى فيه، بالفوز والخلاص في يوم الدين، بعدما استَخرْتُ الله تعالى فيه، وسميته:

# « تعليم المتعلم طريق التعلم »(١)

<sup>(</sup>١) زيادة من المخطوطة الثانية وبعضها في المطبوع. انظر ص٤٦ من المقدمة.

<sup>(</sup>٢) في الأصل والخطوطين: . . في طريق التعلم ، وربما تكون (في) من إضافة الناسخ أو \_\_

## وجعلته فصولاً:

١ \_ فَصْلٌ: فِي ماهِيّةِ العلمِ، والفِقْهِ، وفَضْلِه.

٢ \_ فَصْلٌ: فِي النيةِ فِي حالِ التَعَلَّم.

٣ ـ فَصْلٌ: في اختيارِ العِلْمِ، والأستاذِ، والشريكِ،
 والثّبات.

٤ ـ فَصْلٌ: في تعظيمِ العِلْمِ وأَهْلِهِ.

٥ ـ فَصْلٌ: في الجِدِّ والمواظبةِ والْهِمَّةِ.

٦ - فَصْلٌ : فِي بدايةِ السَّبْقِ وقَدْرِهِ وتَرْتِيبه ..

٧ ـ فَصْلُ : فِي التَّوَكُّلِ.

٨ ـ فَصْلُ : في وقتِ التَّحْصيل.

٩ \_ فَصْلُ : في الشَّفَقَةِ والنصيحة .

١٠ \_ فَصْلٌ: في الاستفادة واقتباس الأدب.

١١ \_ فَصْلٌ: في الوَرَع في حَالةِ التعلم.

١٤٠ \_ فَصْلٌ: فيما يُورِثُ الحِفْظَ، وفيما يُورِثُ النِّسْيَانَ.

١٣ \_ فَصْلٌ: فيها يَجْلِبُ الرزقَ، وفيها يَمْنَع، وما يزيدُ في العُمُر، وما ينقص.

وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

وهمه ، خصوصاً أن عنوان الكتاب كما هو أعلاه نقله غير واحد من مؤلفي كتب الرجال واكتفينا بالاسم الذي اشتهر به الكتاب والأمر قريب على كل حال . راجع المقدمة ص٤٦ .

# فصئ له فصئ له فضي المام عند المعتبية العام ، والفقية العام المام المام

قال رسول الله عليه :

« طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة » $^{(1)}$ .

اعلم:

بأنه لا يفترض على كل مسلم ، طلب كل علم ، وإنما يفترض عليه طلب علم الحال كما يقال:

« وأفضل العلم علم الحال ، وأفضل العمل حفظ الحال »(٢). ويفترض على المسلم طلب ما يقع له في حاله ، في أي حال كان(٣) ، فإنه لا بُدَّ له من الصلاة فيفترض عليه علم ما يقع له في

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجة كما رواه البيهقي في شعب الإيان إلى قوله «مسلم » وقال: متنه مشهور واسناده ضعيف، ونقل الإلباني أن البعض حكم بصحته. أما كلمة «ومسلمة » فيقول عنها: لا أصل لها البتة، أنظر «مشكاة المصابيح » رقم ٢١٨ طبع المكتب الإسلامي وهو توجه صحيح لأن كلمة مسلم يشمل «المسلمة ».

<sup>(</sup>٢) أي من الضياع والفساد. (الناسخ). انظر المقدمة ص ٣١.

 <sup>(</sup>٣) وهو علم أصول الدين وعلم الفقه، والمراد من الحال ههنا: الأمر العارض للإنسان
 من الكفر والإيمان والصلاة والزكاة والصوم وغيرها من الأحوال، لا الحال المقابل
 للسمتقبل من الصحة والمرض والسفر والحضر. (الناسخ)وانظر المقدمة ص٣١٠.

صلاته بقدر ما يؤدي به فرض الصلاة ، ويجب عليه بقدر ما يؤدي به الواجب ، لأن ما يُتوسل به إلى إقامة الفرض يكون فرضاً ، وما يتوسل به إلى إقامة الواجب يكون واجباً (١).

وكذلك في الصوم ، والزكاة ، إن كان له مال ، والحج إن وجب علمه .

وكذلك في البيوع إن كان يتّجر.

قيل لمحمد بن الحسن (٢) ، رحمة الله عليه: لما لا تصنّف كتاباً في الزهد؟

قال: قد صنّفتُ كتاباً في البيوع، يعني: الزاهد من يحترز عن الشبهات والمكروهات في التجارات.

وكذلك في سائر المعاملات والحِرف ، وكل من اشتغل بشيء منها يُفترض عليه عِلْمُ التحرز عن الحرام فيه.

وكذلك يُفترض عليه علم أحوال القلب من التوكل والإنابة والخشية والرضى ، فإنه واقع في جميع الأحوال .

وشَرَفُ العلم لا يَخْفَى على أحدٍ إذ هو المختَصُّ بالإنسانية لأن

<sup>(</sup>١) قاعدة أصولية معروفة يفرد لها فصول خاصة في كتب أصول الفقه.

<sup>(</sup>٢) محمد بن حسن الشيباني أخذ العلم عن أبي حنيفة وتتلمذ لأبي يوسف تفقه بفقه أهل الحديث وأهل الرأي معاً، له الفضل في تدوين فقه أبي حنيفة، وله العديد من المؤلفات وروايته لموطأ الإمام مالك مشهورة، أصله من حرستا بدمشق، نشأ بالكوفة وتوفي بالريّ عام ١٨٩ هـ/٨٠٥ م

جميع الخِصال سوى العلم، يَشْتَرِكُ فيها الإنسانُ وسائر الحيوانات: كالشجاعة والجراءة والقوة والجود والشفقة وغيرها سوى العلم.

وبه أظهر الله تعالى فضل آدم عليه السلام على الملائكة، وأمرهم بالسجود له(١).

وإنما شَرُفَ العلمُ بكونه وسيلةً إلى (البر)(٢) والتقوى، الذي يستحق بها المرء الكرامةَ عند الله، والسعادة الأبدية، كما قيل لمحمد بن الحسن، رحمة الله عليهما شعراً:

تَعَلَّم فإن العلم زينٌ لأهله وفَضْلٌ وعُنوانٌ لِكُلِّ المحامِدِ وكُنْ مستفيداً كلَّ يوم زيادةً منالعلم واسبحْ في بُحور الفوائِدِ تَفَقَّهُ فإن الفِقْهَ أفضلُ قائد إلى البِرِّ والتقوى وأعدلُ قاصِدِ هو العَلَمُ الهادي إلى سُنَن الهُدَى هو الحِصْن يُنجي من جميع الشدائد فإن فقيها واحداً متورعاً أشدُّ على الشيطان من ألف عابد (٣)

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿وإِذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا...﴾ الآية، سورة البقرة، الآية ١٤ الكريم.

<sup>(</sup>٢) كلمة (البر) زيادة من الخطوطين، ولم نجدها في المطبوع.

<sup>(</sup>٣) المعنى الوارد في البيت الأخير حديث رواه الترمذي وابن ماجه، وأورده الماوردي في أدب الدنيا والدين ص٢٣ كجزء من حديث ينسب إلى رسول الله عنه.

وفي هامش الخطوط الأصل: قال الشافعي رضي الله عنه:

(والعلم وسيلة إلى معرفة: الكبر، والتواضع، والألفة، والعفة، والاسراف، والتقتير، وغيرها)(١)، وكذلك في سائر الأخلاق نحو الجود، والبخل، والجبن، والجراءة.

فإن الكبر، والبخل والجبن والإسراف حرام، ولا يكن التحرز عنها إلا بعلمها، وعلم ما يُضَادها، فيفترض على كل إنسان علمها.

وقد صنَّف السيد الإمام الأجل الأستاذ الشهيد ناصر الدين أبو القاسم (٢) كتاباً في « الأخلاق » ونعم ما صنَّف ، فيجب على كل مسلم حفظها .

= تفريــج هم واكتساب معيشة فإن قيل: في الأسفار ذل وغربة فموت الفتى خير له من حياته

وعلم وآداب وصحبة ماجد مشقة شمل وارتكاب شدائد بدار هوان بين واش وحاسد (أنظر ديوان الشافعي ص٥٢).

#### و فائدة :

لقد شمرتُ ذيلي طول عمري هو الفقه الذي قد جل قدراً بعد ناست المعالي في حياتي وإكثار الصلاة بلا دعاء عبادة الجاهل من غير علم

خدمة ما به إتمام فخري فجل بقدره قدري وذكري به عزي وجاهي طول عمري كرمي النبل يرمى في الذباب كرمي النبل تراه بـلا كتـاب

- (١) زيادة من المخطوط الأصل والعبارة مضطربة في المخطوط الثاني.
- (٢) هو الحسين بن محمد الراغب الأصفهاني ، أبو القاسم ، أديب لغوي مفسر حكيم ، كثير التآليف توفي عام ١١٠٨/٥٠٢ (كشف الظنون ٣٦).

وأما حفظ ما يقع في الأحايين ففرض على سبيل الكفاية ، إذا قام البعض في بلدة سقط عن الباقين ، فإن لم يكن في البلدة من يقوم به اشتركوا جميعاً في المأثم ، فيجب على الإمام أن يأمرهم بذلك ، ويجبر أهل البلدة على ذلك .

قيل: إن علم ما يَقَعُ على نفسه في جميع الأحوال بمنزلة الطعام لا بدّ لكل واحد من ذلك.

وعلم ما يقع في الأحايين بمنزلة الدواء يحتاج إليه (في بعض الأوقات)(١).

وعلم النجوم بمنزلة المرض، فتعلمه حرام، لأنه يضر ولا ينفع، والهرب عن قضاء الله تعالى وقدره غيرُ ممكن.

فينبغي لكل مسلم أن يشتغل في جميع أوقاته بذكر الله تعالى والدعاء، والتضرع، وقراءة القرآن، والصدقات [الدافعة للبلاء](٢) (والصلاة)(٣)، ويسأل الله تعالى العفو والعافية في الدنيا والآخرة(١) ليصون الله عنه تعالى البلاء والآفات، فإن من رُزق الدعاء لم يحرم الإجابة.

فإن كان البلاء مقدراً يصيبه لا محالة ، ولكن يبر الله عليه (٥)

<sup>(</sup>١) زيادة من المخطوطين، وفي النسخ المطبوعة: حين المرض فقط.

<sup>(</sup>٢) زيادة من المطبوع الأصل.

<sup>(</sup>٣) زيادة من المخطوط الأصل.

<sup>(</sup>٤) يشير إلى حديث «اللهم إني أسألك العفو والعافية في الدنيا والآخرة ». وقد ورد بغير هذه الألفاظ ، كما ورد الأمر بسؤال الله العفو والعافية.

<sup>(</sup>٥) غير واضحة في الاصول ولعلها: ييسر.

ا ويُرزقه الصبر ببركة الدعاء .

اللهم إذا تَعلّم من النجوم قدر ما يعرف به القبلة ، وأوقات الصلاة فيجوز ذلك (١) وأما تَعَلَّم علم الطب فيجوز ، لأنه سبب من الأسباب فيجوز تعلمه (٢) كسائر الأسباب .

وقد تداوى النبي عليه السلام (٣)،

وقد حُكي عن الشافعي (٤) رحمة الله عليه أنه قال:

العلم علمان: علم الفقه للأديان ، وعلم الطب للأبدان ، وما وراء ذلك بُلْغَة مجلس (٥).

وأما تفسير العلم: فهو صفة يتجلّى بها المذكور لمن قامت هي به كما هو.

<sup>(</sup>١) يشير هنا إلى الفرق بين علم «النجوم » وهو تأثيرها على حياة الناس وهو محرم، وبين علم «الهيئة » الذي هو علم الفلك المباح بل المأمور به.

<sup>(</sup>٢) من المخطوط الثاني وأحد الشروح.

<sup>(</sup>٣) كما أمر عليه الصلاة والسلام بالتداوي «يا عباد الله تداووا » رواه الإمام أحمد والترمذي والدارمي وابن ماجه، وقد خصص الإمام ابن القيم فصلاً عن التداوي والأمر به في كتابه «زاد المعاد » كما أن له «الطب النبوي » وغيره ألف في ذلك أيضاً.

<sup>(</sup>٤) الشافعي: هو الإمام محمد بن إدريس، الذي ينسب إليه المذهب المشهور، توفي في مصر عام ٢٠٥ هـ/٩٢٠ م.

<sup>(</sup>۵) وقد روي في هذا المعنى حديث «العلم علمان: علم الأبدان وعلم الأديان » أورده الشوكاني في «الفوائد » ۸۸۱ قائلاً: قال الصغاني: موضوع. وبلغة الجلس: الشيء الذي لا قيمة له!

والفقه: معرفة دقائق العلم مع نوع علاج(١).

قال أبو حنيفة رحمة الله عليه:

« الفقه معرفة النفس ما لها وما عليها ». وقال:

« ما العلم إلا للعمل به ، والعمل به ترك العاجل للآجل »

فينبغي للإنسان أن لا يغفل عن نفسه، ما ينفعها وما يضرها، في أُولها وآخرها، ويستجلب ما ينفعها ويجتنب عما يضرها، كي لا يكون عقله وعلمه حجة عليه فيزداد عقوبة، نعوذ بالله من سخطه وعقابه.

وقد ورد في مناقب العلم وفضائله، آياتٌ وأخبارٌ صحيحة مشهورة (٢) لم نشتغل بذكرها كي لا يطولَ الكتاب.

<sup>(</sup>۱) قال الجرجاني في التعريفات «الفقه في اللغة عبارة عن فهم غرض المتكلم من كلامه، وفي الاصطلاح: هو العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية، وقيل: هو الإصابة والوقوف على المعنى الخفي الذي يتعلق به الحكم (ص٧٣) وجملة (مع نوع علاج) حذفت وقشطت في المخطوط الثاني.

<sup>(</sup>٢) تجد في كل كتب الحديث أبواباً مخصصة للعلم ولذكر فضائله والحث عليه ، كما تجد في كتب العلم روايات وأخباراً حول هذا الموضوع ، انظر مثلاً : إحياء علوم الدين للعزالي ، أدب الدنيا والدين للماوردي ، جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر و «اقتضاء العلم العمل » للخطيب البغدادي وغيرها كثير .

## فصئل في النتية في حال النعم

ثم لا بدله من النية في زمان تعلم العلم ، إذ النية هي الأصل في جميع (١) الأفعال لقوله عليه السلام:

« إنما الأعمالُ بالنيات » حديث صحيح (٢).

[روى] عن رسول الله صلى الله عليه وسلم:

« كم من عمل يتصور بصورة عمل الدنيا ، ثم يصير بحس النية من أعمال الآخرة ، وكم من عمل يتصور بصورة عمل الآخرة ثم يصير من أعمال الدنيا بسوء النية »(٣).

وينبغي أن ينوي المتعلمُ بطلب العلم رضاء الله والدار الآخرة ، وإزالة الجهلِ عن نفسهِ ، وعن سائر الجهال ، وإحياء الدين وإبقاء رالإسلام ، فإن بقاء الإسلام بالعلم ، ولا يصح الزهد والتقوى مع الجهل (1) .

<sup>(</sup>١) في المخطوط الثاني: الأحوال.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) لم أجد حديثاً بلفظه، ومعناه صحيح.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام الجنيد المتوفى سنة ٢٩٧ هـ/٩١٠م: «طريقنا الكتاب والسنة والعلم » وكم في الزهد الجاهل من الطامات.

وأنشدنا الشيخُ الإمام الأجلّ الأستاذ برهان الدين (١) صاحب «الهداية » لبعضهم شعراً:

فسادٌ كبيرٌ عالم مُتَهَتِّكٌ وأكبرُ منهُ جاهلٌ متنسّكُ (٢) هما في دينه يتمسكُ هما فتنةٌ للعالمين عظيمةٌ لن بهما في دينه يتمسكُ

وينوي به: الشكر على نعمة العقل، وصحة البدن، ولا ينوي به إقبال الناس عليه، ولا استجلاب حُطام الدنيا، والكرامة عند السلطان وغيره.

وقال محمد بن الحسن رحمة الله عليهما:

« لو كان الناس كلهم عبيدي لأعتقتهم وتبرأت عن ولائهم ».

[وذلك لأن] من وجدَ لذةَ العلمِ والعَمَلِ به ، قَلّما يرغبُ فيما عند الناس .

أنشدنا الشيخُ الإمامُ الأجلُّ الأستاذُ قِوَامُ الدين حَمَّاد بن

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو الحسن على بن أبي بكر المرغيناني ، كان فقيها حافظاً مفسراً محدثاً جامعاً لعلوم عصره له العديد من المؤلفات ، منها كتابه «الهداية » في الفقه الحنفي وبه اشتهر ولهذا الكتاب عديد من الشروح وقد خرّج أحاديثه الزيلعي والحافظ ابن حجر العسقلاني ، وهو أستاذ الزرنوجي ، توفي بسمرقند عام ١١٩٧/٥٩٣ ، (الجواهر ٣٨٣/١) ونسبته إلى مرغينان : بلدة بما وراء النهر ، خرج منها جماعة من الفضلاء (معجم البلدان ٢٧/٨).

<sup>(</sup>٢) وعلى هامش المخطوط الثاني: قال علي بن أبي طالب، رضي الله عنه أنه قال بهذا المعنى: «قصم ظهري رجلان: عالم متهتك وجاهل متنسك ».

إبراهم بن إساعيل الصفار الأنصاري<sup>(۱)</sup> إملاء لأبي حنيفة رحمة الله عليه:

مَنْ طَلَبَ العلمَ للمَعَاد فازَ بفضلٍ من الرشادِ فيالخُسران طالبيه لنيلٍ فَضْلٍ من العبادِ

اللهم إلا إذا طلَبَ الجاهَ للأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكرِ ، وتنفيذِ الحق ، وإعزازِ الدين لا لنفسه وهواه ، فيجوزُ ذلك بقدر ما يُقيمُ به الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

وينبغي لطالب العلم: أن يتفكر في ذلك، فإنه يتعلم العلم بجهد كثير، فلا يصرفه إلى الدنيا الحقيرة القليلة الفانية.

(قال النبي عَلَيْكُم :

«اتقوا الدنيا، فوالذي نفس محمد بيده إنها لأسحر من هاروت وماروت »)(٢).

شعرا

هي الدنيا أقلُّ من القليل وعاشِقُها أذلُّ من الذليلِ

<sup>(</sup>۱) من أهل بخارى ، من بيت علم وزهد ، كان فقيها أديباً ، كان يؤم الناس يوم الجمعة ويخطب غيره ، توفي بسمر قند عام ١١٨٠/٥٧٦ ، (الجواهر المضيئة ٢٢٥/١) .

وكان في الأصلين المخطوطين: الصفاري.

<sup>(</sup>٢) الزيادة من المخطوط الأصل فقط، والحديث منكر لا أصل له، أنظر «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة » للألباني ٣٤.

تُصِمُّ بسحرها قوماً وتُعمى فهم مُتَحيِّرونَ بلا دليل(١) وينبغى لأهل العلم أنْ لا يُذِلَّ نَفْسَهُ بالطَّمَع في غير المطمع ويحترز عمّا فيه مذلةُ العلم وأهله.

ويكون متواضعاً ، والتواضع بين التكبر والذلة ،والعفة كذلك ، ويعرفُ ذلك في كتاب « الأخلاق ».

أنشدني الشيخُ الإمامُ الأستاذُ ركنُ الدين المعروف بالأديب المختار <sup>(۲)</sup> شعراً لنفسه:

وبه التَّقيُّ إلى المعالي يرتقي في حالهِ أهو السعيدُ أم الشقى يَوْمَ النَّوَى مُتَسفِّلُ أو مرتقى مخصوصةٌ فتجنَّبَها واتقى

أو كضيف بات ليل وارتحل

فاذا ما ذهب النوم بطل

إنّ التواضع من خِصالِ المتقى ومن العجائب عُجْبُ من هو جاهلٌ أم كيفَ يُختَمُ عمرُه أو رُوحُهُ والكبرياء لربنا صفةً له

قال أبو حنيفة رحمة الله عليه لأصحابه: « عَظُّمُوا عمائمكم ووسِّعوا أكمامكم ».

إنا الدنيا كظل زائل وأصل البيت الثاني:

أو كنوم قــــد رآه نـــائم

ف\_\_\_إذا ذه\_\_\_ النوم بط\_\_ل وقد عدلناه للضرورة الشعرية.

عمد بن أبي بكر بن يوسف، ركن الدين الفرغاني، كان فقيهاً أديباً، توفي في مرغينان عام ١١٩٦/٥٩٤ . وفي المخطوط الأصل: ركن الإسلام.

<sup>(</sup>١) وفي حاشية المخطوط الأول:

وإنما قال ذلك لئلا يُستخفَ بالعلم وأهله(١٠).

وينبغي لطالب العلم أن يُحصِّل كتابَ الوصية التي كَتَبَها أبو حنيفة رحمة الله عليه ليوسف بن خالد السمتي<sup>(١)</sup> عند الرجوع إلى أهله<sup>(١)</sup>، يجدُهُ من يطلب العلم<sup>(١)</sup>.

وقد كان أستاذُنا شيخُ الإسلام برهان الدين (٥) عليُّ بن أبي بكر قدَّس الله روحه العزيز أمرني بكتابته عند الرجوع إلى بلدي فكتبته، ولا بد للمدرس والمفتي في معاملاتِ الناس منه. وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) أي ينبغى للمتعلم أن يظهر عظهر حسن يكسبه الاحترام تعظياً للعلم والعلماء .

<sup>(</sup>٢) في الأصل المخطوط: أبو يوسف بن خالد السهمي، وفي النسخ الأخرى: يونس بن خالد السمتي، ثم وجدته في المخطوط الثاني على الصواب، ويوسف السمتي هذا هو أحد أصحاب أبي حنيفة وكثير الأخذ عنه، قال الشافعي: كان رجلاً من الخيار، وروى له ابن ماجه، أقبل عليه الناس ثم تخلى لعبادة المولى توفي ٨٠٥/١٨٩ (الجواهر المضيئة ٢٢٨/٢).

<sup>(</sup>٣) في البصرة.

<sup>(</sup>٤) وهي وصية يدور مجملها حول النهي عن التكبر، أورد د. أحمد شلبي قسماً منها في كتابة «تاريخ التربية الإسلامية » ص٣١٦ ، وقال: الوصية بكاملها مدونة في مخطوط محفوظ مجامعة استانبول، وقد وجدنا منها نسخة أخرى في مكتبة الشيخ زهير الشاويش برقم ٣٨٥. وهناك وصية أخرى منسوبة لأبي حنيفة، وموضوعها: العقيدة، وقد اطلعت على مخطوطة في شرح الوصية، شرحها محمد بن محبود الشهير بأكمل الدين البابرتي شارح الهداية المتوفى عام ٣٨٦ هـ/١٣٨٤ م، والخطوطة محفوظة في مكتبة زهير الشاويش تحت رقم ١٢٨٥.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط الثاني والمطبوع: برهان الأئمة.

# فصئل في اختيار العنهم والاستناذ والشربك، والثبات

وينبغي لطالب العلم أن يختار من كل علم أحسننهُ (١) وما يحتاجُ إليه في أمْرِ دينه في الحال، ثم ما يحتاجُ إليه في المآل.

ويقدّم علم التوحيد والمعرفة ويعرِفَ الله تعالى بالدليل، فإن إيمان المقلد ـ وإن كان صحيحاً عندنا ـ لكن يكون آعاً بترك الاستدلال<sup>(٢)</sup>.

و يختار العتيق دون المحدثات (٣) ، قالوا : عليكم بالعتيق وإياكم والمحدثات ، وإياك أن تشتغل بهذا الجدال الذي ظَهَرَ بعد انقراض الأكابر من العلماء ، فإنه يُبْعِدُ عن الفقه ويُضيع العمر ويُورثُ الوحشة والعداوة ، وهو من أشراط الساعة وارتفاع العلم والفقه ،

<sup>(</sup>١) أحسن كل علم: ما كان من جوهره وصريحه دون المناقشات والخلافات.

<sup>(</sup>٢) يشير إلى أن معرفة الدليل واجب على كل قادر.

<sup>(</sup>٣) يريد بالعتيق ما كان عليه السلف ومنهم الإمام أبي حنيفة في كتابه «الفقه الأكبر » ما تم الاتفاق عليه، والحديث: ما لا زال الخلاف فيه قاعاً.

كذا ورد في الحديث<sup>(۱)</sup>.

- أما اختيار الأستاذ: فينبغي أن يختار الأعلم والأورع والأسن ، كما اختار أبو حنيفة ، رحمة الله عليه ، حمّاد بن سلمان (٢) ، بعد التأمل والتفكر ، وقال:

وجدته شيخاً وقوراً حلياً صبوراً في الأمور  $(*)^n$ . وقال: ثَبَتُ عند حماد بن سلمان فَنَبَتُ  $(*)^n$ .

وقال أبو حنيفة رحمة الله عليه:

« سمعتُ حكياً من حكماء سمر قند (٥) قال: إن واحداً من طلبة العلم شاورَني في طلب العلم، وكان قد عَزَمَ على الذهاب إلى بُخارى (٦) لَطَلَب العلم (٧).

<sup>(</sup>۱) يشير إلى ما رواه الديلمي عن ابن مسعود أن النبي عَلَيْكُم قال: «تعلموا العلم قبل أن يرفع. فإن أحدكم لا يدري متى يفتقر إلى ما عنده، وعليكم بالعلم وإياكم والتنطع والتعمق وعليكم بالعتيق ».

وإلى حديث « إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس ، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء » رواه الشيخان والترمذي .

<sup>(</sup>٢) حماد بن سليان الأشعري: من التابعين، كان واسع العلم فقيهاً، أخذ عنه أبو حنيفة أكثر علمه ولزمه ثمانية عشر عاماً، توفي ١٢٠ هـ/٧٣٨.

<sup>(</sup>٣) وقال عنه أيضاً: ما رأيت أفقه من حماد. (الجواهر المضيئة، ٢/٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: فنميت.

<sup>(</sup>٥) سمرقند: قال عنها ياقوت: «بلد معروف مشهور بما وراء النهر، وقيل إنه من أبنية ذي القرنين، دخلها قتيبة بن مسلم سنة ٨٧هـ » المعجم ١٢١/٥.

<sup>(</sup>٦) بخارى: من أعظم مدن ما وراء النهر، كانت عاصمة السامانيين، خرج منها أعلام، أشهرهم: محمد بن إسماعيل البخاري (معجم البلدان، ٨١/٢ ـ ٨٦).

<sup>(</sup>٧) من هنا إلى قول الحكيم في الصفحة (٧٤) كلام معترض.

وهكذا ينبغي أن يشاور في كل أمر ، فإن الله تعالى أمر رسوله عليه الصلاة والسلام بالمشاورة في الأمور (١) ولم يكن أحد أفطن منه ، ومع ذلك أمر بالمشاورة ، وكان يُشاور أصحابه في جميع الأمور حتى حوائج البيت (٢).

قال عليّ كرم الله وجهه: « ما هلك امروٍّ عن مشورة »<sup>(٣)</sup>. قيل<sup>(١) .</sup>

«[الناس] رجل [تامّ] ونصف رجل ، ولا شيء فالرجل: من له رأيٌ صائبٌ ويشاور العقلاء ، ونصف رجل: من له رأي صائب لكن لا يشاور ، أو يشاور ولكن لا رأي له ، ولا شيء : من لا رأي له ولا يشاور ».

<sup>(</sup>١) يشير إلى الآية ١٥٩ من سورة آل عمران (وشاورهم في الأمر).

<sup>(</sup>٢) قارن (أدب الدنيا والدين للماوردي) ص٢٧٦ - ٢٧٨ حيث أورد آثاراً مشابهة تنسب إلى النبي وانه كان يستشير أصحابه في كل شيء ، بالإضافة إلى ما قاله الصحابة والحكماء في المشورة وشروطها ، أما استشارته عليه الصلاة والسلام لهم في حوائج البيت فلم أجدها

<sup>(</sup>٣) نسب الماوردي في «أدب الدنيا والدين » ص٢٧٥ هذا القول إلى النبي عَلَيْكُم، وذكره الميداني في مجمع الأمثال ٢٨٩/٢ دون نسبة.

<sup>2)</sup> نسب الأبشيهي في «المستطرف » ٧٣/١ هذا القول إلى الحسن، ويعني الحسن البصري، مع اختلاف في اللفظ.

وقال جعفر الصادق(١) لسفيان الثوري(٢):

« شاور في أمرك الذين يَخْشُون الله تعالى »(٣).

فطلبُ العلم من أعلى الأمور وأصعبها ، فكانت المشاورة فيه أهم وأوجب . .

قال الحكم (٤) رحمة الله عليه:

إذا ذهبت إلى بخارى فلا تَعْجَلْ في الاختلاف إلى الأئمة وامكث شهرين حتى تتأمل وتختار أستاذاً ، فإنك إن ذهبت إلى عالم وبدأت بالسَّبْقِ<sup>(٥)</sup> عنده فربما لا يُعْجِبُكَ درسُه (٥) فتترُكَهُ فتذهبَ إلى آخر ، فلا يُبارَكَ لك في التعلم .

فتأمل في شهرين في اختيار الأستاذ، وشاور حتى لا تحتاج إلى تركهِ والاعراضِ عنه فتثبت عنده حتى يكون تعلَّمُك مباركاً وتنتفع بعلمك كثيراً.

- وأعلم أن الصبرَ والثباتَ أصلٌ كبير في جميع الأمور ولكنه

- (١) من أجلاء التابعين، له منزلة رفيعة في العلم، أخذ عنه جماعة، ولد وتوفي بالمدينة ٧٦٥/١٤٨ .
- (٢) سيد أهل زمانه في علوم الدين والتقوى، أمير المؤمنين في الحديث، ولد ونشأ في الكوفة، توفى عام ٧٧٨/١٦١.
- (٣) في هامش المخطوط الثاني: (انما يخشى الله من عباده العلماء) سورة فاطر، الآية
- (٤) في الهامش: رجوع إلى الحكاية التي حكاها أبو حنيفة رحمه الله عن حكيم سمرقند.
  - (٥) السّبنق: الاختلاف إلى الأئمة ، والتردد إلى مجالسهم لأخذ العلم عنهم .
  - (٦) في الأصل الخطوط: دريسته، والتصحيح من النسخة الثانية والمطبوعة.

عزيز، كما قيل:

لكلِّ إلى شأو العلا حركات ولكن عزيزٌ في الرجال ثبات

قيل: ما الشجاعة؟

[قيل]: الشجاعة صَبْرُ ساعة.

- فينبغي أن يثبت ويصبر على أستاذ وعلى كتاب حتى لا يتركه أبتر ، وعلى فن حتى لا يشتغل بفن آخر قبل أن يتقن الأول (١) ، وعلى بلد حتى لا ينتقل إلى بلد آخر من غير ضرورة (١) ، فإن ذلك كله يفرق الأمور ويُشغِل القلب ويضيع الأوقات ويؤذي المعلم .

وينبغي أن يصبر عما تريده نفسه وهواه.

قال الشاعر:

إن الهوى لهو الهوانُ بعينه وصريعُ كل هوًى صريع هَوَانِ ويصبر على المحن والبليات.

قيل: « خزائن المنن ، على قناطير المحن » .

ولقد أُنْشِدْتُ ، وقيل إنه لعليّ بن أبي طالب كرم الله وجهه شعراً (٣):

<sup>(</sup>١) ولا يخفى أنه يقصد بكلمة «الفن »: العلم.

<sup>(</sup>٢) يشير إلى أن الرحلة في طلب العلم كانت شعار العلماء وأنه لا بد منها لكل متعلم وراوية، ويؤكد عليه هنا أن لا يترك بلداً إلى بلد آخر إلا بعد أن يستكمل ما في البلد الأول من رواية وعلم.

<sup>(</sup>٣) وقد وجدت هذا الشعر منسوباً إلى الإمام الشافعي مع اختلاف في اللفظ، انظر ديوانه ص١٦٣٠.

ألا لن تنال العلم إلا بستة ذكاءٌ وحرصٌ واصطبارٌ وبُلْغةٌ (١)

وإرشادُ أستاذ وطولُ زمان

سأنبك عن مجموعها بسان

وأما اختيار الشريك، فينبغي أنْ يختار المُجدَّ والوَرعَ وصاحبَ الطبع المستقم المتفهم ، ويفرَّ من الكسلان والمُعَطِّل والمكثار (٢) والمفسدِ والفتّان .

قال الشاعر :"

عن المرء لا تسل وأبصر قريمه فإن كان ذا شر فجانبه سُرْعةً

وأنشدت شعراً آخر:

لا تصحب الكسلان في حالاته عدوى البليدِ إلى الجليد سريعةً قال النبي عليه :

كم صـــالـــح ِ بفَسَادِ آخرَ يَفْسُدُ كالجمر يوضَعُ في الرماد فيحمدُ

فإن القرين بالمقارن يقتدي (١)

وإن كان ذا خير فقارنه تهتدي

« كُلُّ مولود يولد على فطرة الإسلام ، إلا أن أبوآه يهودانه وينصّرانه ويمجسانه » الحديث (٥).

<sup>(</sup>١) البلغة: ما يتبلّغ به من العيش القليل.

المكثار: كثير الكلام وغالباً ما يكون بلا معنى. **(Y)** 

قاله عدي بن زيد العبادي ، أنظر أدب الدنيا والدين ١٦٧ ، جمهرة أشعار العرب (4) ۱۷۹ ولفظه

فكل قرين بالمقارن يقتدي). (عن المرء لا تسأل وسل عن قرينـــه

في هذا المعنى روى ابن ماجه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَيْضُ قال: (اختبروا الناس بإخوانهم فإن الرجل يخادن من يعجبه نحوه). والنحو: الطريقة.

رواه البخاري، ومسلم والإمام أحمد، ولفظ البخاري: « ما من مولود إلا يولد على =

ويقال في الحكمة بالفارسية:

باربد بدتر بود ازماربد باربد ازدترا سوی حجم وقبل:

بحق ذات باك الله الصمد بار نيكوكير نابي نعيم<sup>(١)</sup>

أو شاهداً يخبر عن غائب واعتبر الصاحب بالصاحب (٢) إن كنت تبغي العلم وأهله فاعتبر الأرض بأسائها

الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يجسانه، كما تُنتجُ البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء، ثم يقول، فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم » تفسير سورة الروم.

<sup>(</sup>۱) ومعنى هذين البيتين كما أخبرني الأخ الدكتور عبد الله الخالدي:

الثمرة السيئة هي من الحبة السيئة قسما بنات الله الطاهر الصمد العمل السيء يسوقك نحو الجحم والذكرى الحسنة تأخذك إلى النعيم

<sup>(</sup>٢) البيت الأخير مقتبس من حديث ضعيف السند، رواه ابن عدي في الكامل عن ابن مسعود، والبيهقي في شعب الإيمان، انظر فيض القدير شرح الجامع الصغير ١/٥٥٢، ولفظه (اعتبروا...)، والمعنى الذي أراده: إذا وجدتم اسم بقعة من البقاع مكروهة فاستدلوا على أن تلك الأرض مكروهة، وكذلك الصاحب لا يكون إلا مع من يشابهه.

ولا يخفى أن هذا من التطير المنهي عنه شرعاً.

# 

إعلم أن طالب العلم لا ينالُ العلم ولا ينتفعُ به إلا بتعظيم العلم وأهلهِ، وتعظيم الأستاذ وتوقيره.

قيل:

ما وصل من وصل إلا بالحرمة ، وما سقط من سقط إلا بترك الحُرمة (١).

وقيل: الحرمةُ خيرٌ من الطاعة، ألا ترى أن الإنسان لا يكفر بالمعصية، وإنما يكفر باستخفافها (٢) وبترك الحرمة.

ومن تعظيم العلم تعظيمُ الأستاذ، قال عليٌّ رضي الله عنه:

«أنا عبدُ من علّمني حرفاً واحداً ، إن شاء باع ، وإن شاء استرق »(٣) .

<sup>(</sup>١) الحرمة: المهابة والتعظيم.

<sup>(</sup>٢) كانت هذه الكلمة في المخطوط قبل كلمة: بالمعصية ، ثم استدركها الناسخ ، ولعلها محرفة عن كلمة: باستحلالها ، وهو ألصق بالمعنى ، وقد قال العلماء: إن استحلال المعصية كفر . وليست في المخطوط الثاني .

<sup>(</sup>٣) روى الطبراني حديثاً بهذا المعنى (من علم عبداً آية من كتاب الله فهو له عبد) =

وقد أنشدتُ في ذلك:

رأيت أحق الحق حق المعلم وأوجبه حفظاً على كل مُسلم لقد حَق أن يُهدى إليه كرامة لتعليم حرف واحد ألف درهم

فإنَّ من علمك حرفاً واحداً مما تحتاج إليه في الدين فهو أبوك في الدين .

وكان أستاذنا الشيخ الإمام سديد الدين الشيرازي(١) يقول: قال مشايخنا: من أراد أن يكون ابنه عالماً ينبغي أن يراعي الغرباء من الفقهاء ، ويكرمهم ويطعمهم ويعطيهم شيئاً ، وإن لم يكن ابنه عالماً يكون حفيده عالماً.

ومن توقير المعلم أن لا يشي أمامه، ولا يجلسَ مكانه، ولا يبتدىء بالكلام عنده إلا بإذنه، ولا يُكثر الكلام عنده، ولا يسأل شيئاً عند ملالته (٢) ويُراعي الوقت، ولا يدق الباب بل يصبر حتى يخرج الأستاذ.

فالحاصل: أنه يطلب رضاه ، ويجتنب سُخْطَه ، ويتثل أمره في

<sup>=</sup> وعلق شيخ الإسلام ابن تيمية عليه بأنه موضوع ، ذكره الشوكاني في «الفوائد المجموعة » رقم ٨٧٩ .

<sup>(</sup>١) في الأصل المخطوط: سيد الشيرازي والتصحيح من فصل ُقادم من الكتاب حيث تكرر اسمه ومن الشرح، ولم أعثر له على ترجمة.

<sup>(</sup>٢) الملالة: الضجر والسأم ، ويراعي الوقت: أي لا يفعل شيئاً إلا في الوقت المناسب له.

غير معصية لله تعالى ، فإنه لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق (١) ، كما قالَ النبي عَيْنِكُم « إن شرَّ الناس من يُذهب دينه لدنيا غيره بعصية الخالق »(١) .

- ومن توقيره: توقيرُ أولادِه ومن يتعلق به.

وكان أستاذُنا شيخُ الإسلام برهانُ الدين صاحبُ «الهداية » رحمة الله عليه يحكي: أن واحداً من أكابر أئمة بخارى كان يجلس مجلسَ الدرس أحياناً فسألوا عنه؟ فقال: إن ابن أستاذي يلعب مع الصبيان في السكة ، ويجيء أحياناً إلى باب المسجد ، فإذا رأيتُه أقومُ له تعظماً لأستاذى (٣).

والقاضي الإمام فخر الدين الأرسابندي (١) كانَ رئيسَ الأئمة في مرو (٥) وكان السلطانُ يحترمه غاية الاحترام وكان يقول: إنما وُجدت

 <sup>(</sup>١) المعنى مأخوذ من حديث رواه الإمام أحمد ٦٦/٥ (لا طاعة لمخلوق في معصية الله).

<sup>(</sup>٢) في هذا المعنى روى ابن ماجه عن أبي أمامة ان رسول الله عَلِيَّةً قال: «من شر الناس منزلة عند الله يوم القيامة عبد أذهب آخرته بدنيا غيره » قال في « الزوائد »: هذا إسناد حسن، حديث رقم ٣٩٦٦ .

<sup>(</sup>٣) ان صح هذا فهو من الغلو الذي ليس له وجه شرعي بل فيه مخالفات تربوية لا تخفي!!

<sup>(</sup>٤) الإمام محمد بن الحسين، أبو جعفر، كان فقيهاً فاضلاً مناظراً له تآليف، وقد تولى القضاء في مرو، توفي عام ١١١٧/٥١١ (الجواهر ٥٢/٢، الفوائد ١٩٤) ونسبته إلى ارسابند، قال ياقوت: «قرية بينها وبين مرو فرسخان خرج منها طائفة من العلماء » (المعجم ١٩١/١).

<sup>(</sup>٥) مرو: قال عنها ياقوت: أشهر مدن خراسان (المعجم ٣٣/٨).

بهذا المنصب بخدمة الأستاذ فإني كنت أخدم الأستاذ القاضي الإمام أبا زيد الدبوسي(١) وكنت أخدمه وأطبخ طعامه [ثلاثين سنة] ولا آكل منه شيئاً.

وكان الشيخُ الإمام الأجل شمس الأعمة الحلواني<sup>(۲)</sup> رحمة الله عليه قد خرج من بخارى وسكن في بعض القرى أياماً لحادثة وقعت له وقد زارَهُ تلاميذُهُ غيرَ الشيخ الإمام شمس الأعمة القاضي بكر بن محمد الزرنجري<sup>(۳)</sup> رحمه الله تعالى ،فقال له حين لقيه : لماذا لم تزرني؟ قال : كنتُ مشغولاً بخدمة الوالدة . قال : تُرزقُ العمر ، لا تُرزقُ رونقَ الدرس ، وكان كذلك ، فإنه كان يسكنُ في أكثرِ أوقاتِه في القرى ولم ينتظمْ له الدرس (٤) . فمن تأذّى منه أستاذُه يُحْرَمْ بركة العلم ولا ينتفعُ بالعلم إلا قليلاً .

<sup>(</sup>۱) في الأصل: أبا يزيد، هو عبيد الله بن عمر الدبوسي من كبار الفقهاء الأحناف، قال القرشي: هو أول من وضع علم الخلاف وأبرزه للوجود، له كتاب «تقويم الأدلة » توفي في بخارى ١٠٤١/٤٣٢، ودبوسي نسبة إلى بلدة دبوسة بين بخارى وسمرقند (الجواهر ١٠٤١/٤٣٣، التاج ٦٤).

<sup>(</sup>٢) عبدالعزيز بن أحمد ، إمام الأحناف في وقته وكان مجتهداً في المذهب ، له تصانيف عديدة منها «المبسوط» في الفقه . درس عليه جمع من كبار العلماء ، توفي في بخارى ٤٤٨ أو ١٠٥٦/٤٤٩ أو ١٠٥٦/٤٤٩ ) .

<sup>(</sup>٣) في المخطوطين والمطبوع: أبو بكر، هو من كبار الفقهاء الأحناف، يتصل نسبه بالصحابي جابر بن عبد الله رضي الله عنه، تفقه على الإمام الحلواني، قال القرشي: هو آخر من روى عنه، كان يضرب به المثل في الحفظ، مرجعاً في الرواية، وسمي بأبي حنيفة الأصغر، توفى في عام ١١١٨/٥١٢. (الجواهر ١٧٢/١).

<sup>(</sup>٤) لا نظن أن هذا الأمر صحيح فقد قال القرشي في الجواهر المضيئة عن الزرنجري =

[إن المعلمَ والطبيبَ كلاهما لا ينصحان إذا هُما لم يُكْرما] [فاصبرلدائِكَ إن جفوتَ طبيبَهُ واقنعْ مجهلِكَ إنْ جفوتَ مُعلِّما(١٠)]

وحُكي أنَّ الخليفة هارونَ الرشيد بعثَ ابنَهُ إلى الأصمعي (٢) ليُعلمَهُ العلمَ والأدبَ فرآه يوماً يتوضأً ويغسلُ رجلَهُ، وابنُ الخليفة يصبُّ الماء على رجلهِ، فعاتبَ الأصمعيَّ [في ذلك] بقوله: إنما بعثتُهُ إليكَ لتعلِّمَهُ وتؤدِّبَهُ فلماذا لم تأمُرهُ بأن يَصُبُّ الماء بإحدى يديه، ويغسلَ بالأخرى رجلك؟.

ومن تعظيم العلم: تعظيمُ الكتاب، فينبغي لطالب العلم أن لا يأخذَ الكتابَ إلا بطهارة.

وحُكي عن الشيخ شمس الأئمة الحلواني رحمه الله تعالى أنه قال : إنما نلت هذا العلم بالتعظيم، فإني ما أخذت الكاغد<sup>(٣)</sup> إلا بطهارة.

<sup>= (</sup>١٧٢/١): كان الفقهاء إذا وقع لهم إشكال يرجعون إليه... وكانت عنده كتب عالية ما وصلت إلينا إلا من روايته... ونقل عن السمعاني: روي لي عنه جماعة كثيرة بخراسان وما وراء النهر.

وهذا يدل على أنه كان مرجعاً في العلم، وأن درسه قد انتظم، وكان مقصد طلاب العلم، فانتفع هو ونفع غيره.

<sup>(</sup>١) في المطبوعة، وللبيتين المذكورين مطلع وهو قول الشاعر: أكرم طبيبـــــــك إن أردت دواءه وكـــذا المعـــلم إن أردت تعلمــــا

<sup>(</sup>٢) الأصمعي: عبد الملك بن قريب، أحد أئمة العلم باللغة والشعر والرواية، كان الرشيد يسميه: شيطان الشعر، توفي عام ٢١٦ هـ/ ٨٣١م.

<sup>(</sup>٣) الكاغد: هو ورق الكتابة ، ويقول فيليب حتى في تاريخ العرب (٥٠٣/٢): « لعل =

والشيخُ الإمامُ شمسُ الأعمة السرخسي (١) كان مبطوناً (٢) في ليلة ، وكان يكرر (٣) ، وتَوَضَّأَ في تلكَ الليلة سبعَ عَشْرَةَ مرة لأنّهُ كانَ لا يُكرِّرُ إلا بالطهارة ، وهذا لأن العلمَ نورٌ والوضوءُ نورٌ فيزدادُ نورُ العلم به .

ومن التعظيم الواجب للعالم أن لا يَمُدَّ الرِّجْلَ إلى الكتاب ويضع كتاب التفسير فوق سائر الكتب [تعظيمً] ولا يَضعَ شيئًا آخر على الكتاب.

وكان أستاذُنا الشيخُ الإمام برهان الدين رحمه الله تعالى يحكي عن شيخ من المشايخ: أنَّ فقيهاً كانَ وَضَعَ المِحْبَرَة على الكتاب، فقال له [بالفارسية]: بَرْنَيا بي (١٠).

<sup>=</sup> هذا الاسم - كاغد - لفظ صيني الأصل جاء عن طريق الفارسية » وذلك لأن أول من أدخل صناعة الورق هم الأسرى الصينيون .

<sup>-</sup> أما التشدد في أمر الطهارة التي يشترطها المؤلف فهو من الغلو والتنطع.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام محمد بن أحمد السرخسي، كان علامة حجة، متكلماً، فقيهاً، أصولياً، مناظراً، وهو كثير التآليف، توفي عام ١٠٩٠/٤٨٣، نسبته إلى سرخس بلدة من نواحي خراسان، كبيرة واسعة خرج منها جماعة من العلماء (المعجم ٦٥/٥). ويقال بأنه أملى كتابه «المبسوط» في الفقه (٩ مجلدات أو أكثر) وهو في سجن أحد الظلمة الذين كانوا يستحلون الاعتداء على العلماء.

<sup>(</sup>٢) أي يشتكي من بطنه بسبب الإسهال.

<sup>(</sup>٣) يكرر: يذاكر العلم بالإعادة والمراجعة.

<sup>(</sup>٤) أي: لا يكون منك، ويعني بذلك أن الإساءة إلى الكتاب تجعله عديم الانتفاع من علمه، وهذا أيضاً من التشدد والغلو، لأن الانتفاع بالعلم أو عدمه له أسبابه.

وكان أستاذُنا القاضي الإمامُ الأجلُّ فخر الدين المعروفُ بقاضي خان (١) رحمه الله تعالى يقول: إنْ لم يُرِدْ بذلك الاستخفافَ فلا بأسَ بذلك والأولى أنْ يَحْتَرِزْ عنه.

ومن التعظم: أن يُجوِّد كتابة الكتاب ولا يُقَرمِط (٢) ويترك الحاشية إلا عند الضرورة.

ورأى أبو حنيفة رحمه اللهُ تعالى كاتباً يُقَرْمِطُ في الكتابة فقال: «لا تُقَرْمِطُ خَطَّكَ، إن عِشْتَ تَنْدَم وإن مِتَّ تُشْتَمْ » يعني إذا شِخْتَ وضَعُفَ نورُ بَصَركِ نَدِمْتَ على ذلك(٣).

وحُكي عن الشيخ الإمام مجد الدين الصرخكي(١)، حكي أنه

<sup>(</sup>١) هو الحسن بن منصور الأوزجندي الفرغاني الفقيه، له مؤلفات عدة في الفقه، وكان عبتهداً في المسائل توفي ١١٩٥/٥٩٢.

<sup>(</sup>٢) يقرمط: يدقق الكتابة ويصغرها.

<sup>(</sup>٣) يقصد بهذا أن الطالب عندما يكون صغير السن يقرمط خطه فلا يعطي كل حرف حقه، وينتخب من الكتب المقطعات ولا يقابل ما نسخ.

وعندما يكبر ويحتاج إلى ما كتب فتصعب عليه معرفة الكلمات الناقصة، وعندما يكبر ويحتاج إلى ما كتب فتصعب عليه معرفة الكلمات الناقصة، وقد يجد أن ما اختاره كان دون مستوى الانتخاب المطلوب، ويجد أن ترك المقابلة على الأصول أوقعه في أغلاط يتعذر عليه استدراكها لبعد الكتب التي نقل عنها... إلخ فيندم لذلك. وكذلك بعد موته يتعب من بعده.

<sup>(</sup>٤) في الأصل المخطوط: السرخسي، وفي المطبوع: السرجكي، وفي المخطوط الثاني: الصرحكي، وقد نسب صاحب الجواهر المضيئة هذا القول إلى الصرخكي (٣٢٤/٢) ولكن مع اختلاف في اللفظ: ما فرطنا ندمنا وما انتخبنا ندمنا وما لم نقابل ندمنا.

قال: ما قَرْمَطْنا نَدِمْنا، وما انتَخَبْنَا ندمنا، وما لم نُقابل ندمنا »(١).

وينبغي أن يكون تقطيعُ الكتابِ مُرَبّعاً ، فإنه تقطيعُ أبي حنيفة رحمه الله تعالى ، وهو أيسرُ على الرفع والوضع والمطالعة (٢).

وينبغي أن لا يكون في الكتاب شيء من الحمرة، فإنه من صنيع الفلاسفة لا صنيع السلف، ومن مشايخنا كرهوا استعمال المركب (٣) الأحرر.

ومن تعظيم العلم: تعظيمُ الشركاء [في طلب العلم والدرس] ومن يتعلم منه. والتملقُ مذمومٌ إلا في طلب العلم(1).

فإنه ينبغي أن يتملق لأستاذه وشركائه ليستفيد منهم (٥). وينبغي لطالب العلم أن يستمع العلم والحكمة بالتعظيم والحرمة، وان سَمِع مسئلة واحدة أو حكمة واحدة ألف مرة.

<sup>(</sup>١) في المطبوع: إلا ندمنا.

<sup>(</sup>٢) ولماذا ينبغي ذلك، اللهم سوى التقليد الأعمى للأئمة.

<sup>(</sup>٣) المركب: الحبر، ولا ندري لماذا قال أنهم كرهوا استعماله، مع أنه لا يخلو كتاب قديم من الكتابة بالأحمر. وفي الخطوط الثاني: المركب الحمرة؟

<sup>(</sup>٤) التملق هو التودد والتلطف بتكلف واصطناع ، وقد ورد في المعنى المذكور حديث رواه ابن عدي عن معاذ مرفوعاً «ليس من أخلاق المؤمن الملق إلا في طلب العلم » أورده الشوكاني وقال: في اسناده كذاب. (الفوائد رقم ٨٥٦).

<sup>(</sup>ه) قارن «أدب الدنيا والدين » للماوردي ص٢٥١ حيث يقول ( . . لأن التملق للعالم يظهر مكنون علمه) وروى عن ابن عباس (ذللت طالباً فعززت مطلوباً ) .

قيل: من لم يكن تعظيمُهُ بعد ألفِ مرةٍ كتعظيمه في أول مرة فليسَ بأهلِ للعلم.

وينبغي (١) لطالب العلم أن لا يختار نوع العلم بنفسه ، بل يفوّضُ أمرَهُ إلى الأستاذ ، فإن الأستاذ قد حَصَلَ له التجاربُ في ذلك ، فكانَ أعرَفَ بما ينبغي لكل أحدٍ وما يليقُ بطبيعته .

وكان الشيخُ الإمامُ الأجلّ الأستاذُ برهان الحق والدين رحمه الله تعالى يقول:

كانَ طلبةُ العلمِ في الزمانِ الأول يفوضونَ أمرَهُمْ في التعلم إلى أستاذِهم، وكانوا يصلون إلى مقصودِهم ومُرادِهم، والآن يختارون بأنفسِهم، فلا يَحْصُلُ مقصودُهم من العلم والفقه.

وكان يُحكى أن محمد بن إسماعيل البخاري<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى كان بدأ بكتابة الصلاة على محمد بن الحسن رحمه الله ، فقال له محمد بن

<sup>(</sup>۱) ونجد أن المؤلف أكثر من استعمال كلمة «ينبغي »، أما معناها اللغوي فقال عنه الفيروز آبادي (القاموس ٢٠٤/٤): انبغي الشيء: تيسر وتسهل. ومن هنا نلاحظ أن المؤلف عنى بها الوجوب، أي أنه قد تجاوز في استعمالها معناها اللغوي أو حملها ما لا تحتمل، وأنظر شروح كتب التفسير للاستعمال القرآني لكلمة «ينبغي » التي لا تخرج عن معنى: يصلح أو يسهل وذلك في سورة مريم آية ٩٢، الفرقان ١٨، الشعراء ٢١١، يس ٤٠ و٣٠، ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) البخاري: حبر الأمة وحافظ حديث رسول الله، صاحب الجامع الصحيح، الفقيه المجتهد، ولد في بخارى ونشأ يتياً، قام برحلة طويلة عام ٢١٠ في طلب الحديث وسمع ألف شيخ، توفي ٨٧٠/٢٥٦.

الحسن: إذهب وتعلم علمَ الحديث، لما رأى أن ذلك العلم أليق بطبعه، فَطَلَبَ علم الحديث فصار فيه مُقدَّماً على جميع أعمة الحديث (١).

- وينبغي لطالب العلم أن لا يجلس قريباً من الأستاذ عند السبق بغير ضرورة، بل ينبغي أن يكون بينه وبين الأستاذ قدر القوس فإنه أقرب إلى التعظيم.

لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب أو صورة »(١).

وإنما يتعلم الإنسانُ بواسطة ملك.

والأخلاق الذميمة تُعرف في «كتاب الأخلاق » وكتابُنا هذا لا يحقلُ بيانَها .

[وليحترز] خصوصاً عن التكبر ومع التكبر لا يحصل العلم. قبل:

العلم حرب [للفتي] المتعالي كالسيل حرب للمكان العالي (٣)

<sup>(</sup>۱) لا يعقل وقوع هذه الحادثة، فإن ابن الحسن توفي عام ۱۸۹ والبخاري ولد عام ۱۹۶ ، ودخل بغداد بعد عام ۲۱۰ هـ أي بعد أكثر من احدى وعشرين سنة من وفاة ابن الحسن.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) العجز من بيت لأبي تمام وصدره: (الديوان جـ ٧٧/١)

لا تنكري عطل الكريم من الغنى فالسيل حرب للمكان العالي

### فصئل في الجيد والمواظبة والهمة

ثم لا بد من الجِدِّ والمواظبة والملازمة لطالب العلم، وإليه الإشارة في القرآن بقوله تعالى: ﴿ يَا يَحِيى خُدُ الكتابَ بقوة ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ والذينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنهدِيَنَهم سُبُلَنا ﴾ (٢) .

قيل:

بجِـدً لا بجِـدً كـل مُجـد فهل جَدُّ بلا جِدَّ بجدي فهم من عبدٍ يقومُ مقامَ حر وكم حر يقومُ مقامَ عبد (٣)

وقيل: من طلب شيئاً وجَدَّ وجد، ومن قرع الباب ولجّ لج (۱).

وقيل: بقدر ما تتعنّى تنال ما تتمنّى.

وقيل: يحتاج في التعلم والتفقه إلى جد ثلاثة: المتعلم،

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية ٦٩ وترتيب الآيتين في النسخ المطبوعة معكوس.

<sup>(</sup>٣) ورد هذان البيتان في النسخ المطبوعة في آخر الفصل السابق.

<sup>(</sup>٤) لجّ : ألح وشدد . ولج : دخل .

والأستاذ، والأب، إن كان في الأحياء (١).

أنشدني الشيخ الإمام الأجل الأستاذ سديد الدين الشيرازي للشافعي رحمهما الله:

الجِدُّ يُدني كلَّ أمرٍ شاسع وأحقُّ خلق الله تعالى بالهم امروً ومن الدليل على القضاء وحكمه لكن من رُزقاً لحِجَاحُرِمَ الغنسى

والجِدُّ يفتَحُ كلَّ باب مُغْلَقِ ذو هِمَّةٍ يُبلى بعيشٍ ضيّتِ ب ذو هِمَّةٍ يُبلى بعيشٍ ضيّتِ ب بؤس اللبيب وطيب عيش الأحمق ضدّان يفترقان أيَّ تفرقِ<sup>(٣)</sup>

وأُنشِدْتُ لغيره:

تمنّيتَ أن تمسي فقيهاً مناظراً وليسَ اكتسابُ المالِ دونَ مشقةٍ

بغيير عَنَها والجنونُ فنونُ تحمَّلُها فالعِلْم كيفَ يكونُ ؟ (٤)

قال أبو الطيب المتنبي (٥):

ولم أر في عيوب الناس عيباً كنقص القادرين على التام ولا بد لطالب العلم من سهر الليالي كما قال الشاعر:

بقدرِ الكدِّ تُكتسبُ المعالي ومنْ طَلَبَ العُلى سَهِرَ الليالِي

<sup>(</sup>١) حصر الموضوع بالأب للانفاق على المتعلم فيه تقييد ، وكان من الأجدر لو أنه قال : ولى الأمر ، الذي يكون أبو المتعلم أو أمه أو عمه وغيره ممن يتولى الانفاق عليه .

<sup>(</sup>٢) أي أن ضيق عيش ذي العقل هو ابتلاء واختبار من الله تعالى ، الذي شاءت إرادته وحكمته هذا الأمر .

<sup>(</sup>٣) قارن بديوان الشافعي ص١٣٢ - ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) في الهامش: أي كيف يحصّل العلم بلا اكتساب مع كونه أعلى الأمور وأشرفها.

<sup>(</sup>٥) في قصيدة قالها خلال مرض ألمّ به في مصر، أنظر الديوان ص٤٨٦ - ٤٨٥.

ترومُ العِزَّ ثم تنامُ ليلاً عُلُوُّ الكعب بالهمم العوالي تركبتُ النومَ ربي في الليالي ومن رام العلى من غير كد فوفَّقني إلى تحصيلِ علم علم المعلم ال

يُغُوصُ في البحر من طَلَب الله الله وعن المرء في سَهر اللي الله الله المحلل رضاك يا مولَى الموالي أضاع العمر في طلب المحال وبلّغ في إلى أقْصَى المعالي

قيل: اتخذ الليلَ جملاً تدرك به أملا(١).

قال المصنف(٢) وقد اتفق لي نظم في هذا المعنى شعر ":

من شاء أن يحتوي آمالُه جُملًا فليتخذ ليلَه في دَرْكها جَملًا إِن شاء أن يحتوي أن تبلغ الكملا إقلل طعامَك كي تحظى به سهراً (٣)

وقيل: من أسهرَ نفسه بالليل، فقد فَرَّحَ قلبَه بالنهار.

- ولا بد لطالب العلم من المواظبة على الدرس والتكرار في أول الليل وآخره، فإن ما بين العشائين، ووقت السحر، وقت مارك.

قيل في هذا المعنى(٤):

يا طالب العلم باشِر الوَرَعَا وجانب النوم واترك الشبَعا وداوم على الدرس لا تفارِقُهُ فإن العلم بالدرس قام وارتفعا

<sup>(</sup>١) اتخذ الليل جملاً، قال عنه الميداني: يُضرب لمن يعمل العمل بالليل من قراءة أو صلاة أو غيرهما مما يركب فيه الليل (مجمع الأمثال ١٣٥/١).

<sup>(</sup>٢) يريد نفسه. (٣) في المطبوع: ثمراً.

<sup>(</sup>٤) يروي ابن عبد البر هذا الشعر وينسبه إلى عبد الله بن المبارك (جامع بيان العلم ١٩٢٨).

## فيغتنم أيام الحداثة وعنفوان (١) الشباب، كما قيل:

بقدر الكد تُعطى ما تَرُومُ فمن رَامَ المنسى ليلاً يَقُومُ وأيامَ المنسى ليلاً يَقُومُ وأيامَ الحداثة لا تدومُ

ولا يُجْهِدْ نفسَه جَهْداً يُضْعِفُ النفس حتى ينقطعَ عن العمل، بل يستعملُ الرفق في ذلك، والرفقُ أصلٌ عظيم في جميع الأشياء. قال رسول الله عَرَالِيَّةِ:

« أَلَا إِنَّ هذا الدينَ متينُ فأوغِل فيه برفق ، ولا تُبَغِّض نفسِك » ولا تُبَغِّض نفسِك في عبادةِ الله تعالى فإن المُنْبَتَّ لا أرضاً قَطَعَ ولا ظَهْراً أَبْقى »(٢).

وقال عليه السلام:

« نفسُكَ مَطِيَّتُكَ فَارِفُق بها »(٣).

فلا بدَّ لطالبِ العلم من الهِّمةِ العالية في العمل، فإن المرءَ يطيرُ بهمتِهِ كالطير يطيرُ بجناحيه.

<sup>(</sup>١) في الأصل الأول: عنوان.

<sup>(</sup>٢) القسم الأول من الحديث بلفظ (فاوغلوا) رواه الامام أحمد عن أنس رضى الله عنه ، ١٩٩/٣ ، حديث صحيح . أما الحديث بكامله فسنده ضعيف ، رواه البرار في مسنده ورواه البيهقي في السنن من طرق وفيه اضطراب ، وروي موصولاً ومرسلاً ومر فوعاً وموقوفاً ، ورجح البخارى في التاريخ إرساله ، أنظر تفصيل ذلك في الفيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي ٢/ ٥٤٤ ، والمنبت : هو المنقطع في السفر الذي عطلت راحلته ولم يصل إلى هدفه ، وفي الحديث نهي عن التكلف في العبادة .

<sup>(</sup>٣) لم أجد هذا الحديث بلفظه.

وقال أبو الطيب رحمه الله<sup>(١)</sup>:

على قَدْرِ أَهلِ العَزْم تَأْتِي العزائم وتَأْتِي على قدرِ الكرام المكارمُ وتعظمُ في عين العظيمِ العَظائِمُ

والركنُ في تحصيلِ الأشياء الجِدُّ والهمة العالية ، فمن كانت هِمّتُهُ حِفظَ جميع كتب محمد بن الحسن ، واقترنَ بذلك الجِدُّ والمواظبة ، فالظاهر أنه يحفظُ أكثرُها أو نصفَها ، فأما إذا كانت له همة عالية ولم يكن له جدُّ ، أو كان له جدُّ ولم تكن له همةٌ عاليةٌ لا يحصُل له العلم إلا قليلاً .

وذكر الشيخ الإمام الأجل الأستاذ رضيُّ الدين النيسابوري في كتاب «مكارم الأخلاق »(١): أنَّ ذا القرنين(١) لما أراد أن يسافر ليستولي على المشرق والمغرب، شاور الحكماء وقال: كيف أسافر بهذا القدر من الملك، فإن الدنيا قليلةٌ فانيةٌ، ومُلْكُ الدنيا أمرٌ حقير، فليس هذا من عُلُوِّ الهمة.

فقال الحكماء: سافِر ليحصل لَك مُلْكُ الدنيا والآخرة. فقال: هذا أحسن.

<sup>(</sup>۱) مطلع قصيدة يمدح بها سيف الدولة الحمداني عام ٩٥٤/٣٤٣ أنظر ديوانه ص٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون » ص١٨١١ والنيسابوري هو صاحب الطريقة الرضوية في علم الخلاف (الجواهر ٣٧٠/٢ ـ الفوائد ٧٣).

<sup>(</sup>٣) المقصود من ذكر في القرآن الكريم في سورة الكهف، الآية ٨٣ ومن يظن أنه الاسكندر المقدوني فهو واهم.

وقال رسول الله عَلَيْكُم :

« إن اللهَ يحبُّ معاليَ الأمورِ ويكرهُ سَفْسَافها (1). وقبل:

فلا تعجلْ بأمرِكَ واستَدِمْهُ فما صَلَّى عصاك كمستديم (١)

قيل:

قال أبو حنيفة رحمه الله لأبي يوسف: كنتَ بليداً أخرجَتْك المواظبة، وإياك والكسل فإنه شؤم وآفة عظيمة.

قال الشيخ الإمام أبو نصر الصفار الأنصاري(٣):

يانفس يانفس لا تُرْخي عن العمل في البِرِّو العدلو الإحسان في مَهَلِ فَكُلُّ ذي عَمَلٍ في عَمَلٍ في كَسَلِ وَشُومٍ كُلُّ ذي كَسَلِ

قال المصنف: وقد اتفق لى في هذا المعنى شعر:

دعي نفسي التكاسُلَ والتَّواني وإلا فاثبُتي في ذَا (١) الهوانَ فلم أَرَ للكَسَالي الحظ [يُعطي ] سوى نَدَم وحرمانِ الأماني

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي والطبراني ، أنظر تخريج أحاديث إحياء علوم الدين للحافظ العراقي ٣٥٨/٢ و٣٠٤٤٠ .

<sup>(</sup>٢) صلّى عصاه: لينها بالنار ليسهل تقويمها، والمعنى أن خير وسائل تقويم المعوج وإصلاح الفاسد الاستدامة والاستمرار، وذكر الميداني هذا البيت باعتبار أن كلمات عجزه ذهبت مثلاً (مجمع الأمثال ٢٨٨/٢).

<sup>(</sup>٣) في الاصل: الصفاري، هو أحمد بن محمد من أهل بخارى، من علماء القرن الرابع الهجري.

<sup>(</sup>٤) ذا الهوان: أي هذا الهوان.

وقيل:

كم من حياً وكم عَجْزٍ وكم نَدَم جَمِّ تَوَلَّدَ للإنسانِ مِنْ كَسَلِ [إياكَ عن كَسَلِ في البحثِ عن شُبُهِ فما علمتَ ،وما قَدْ شَدَّعَنْكَ سَلِ ](١)

وقد قيل:

الكَسَلُ من قلة التأمّلِ في مناقب العلم وفضائله، فينبغي أن يُتْعِبَ نفسه على التحصيل والجد والمواظبة بالتأمل في فضائل العلم، فإن العلم يبقى [ببقاء المعلومات] والمال يفنى، كما قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب كرم الله وجهه:

رضينا قسمة الجبار فينا لنا علمٌ وللإعداء مالٌ فإن المالَ يفنى عن قريب وإن العلمَ يبقى لا يزال (٢)

والعلم النافع يحصل به حسنُ الذكر ويبقى ذلك بعد وفاتِهِ فإنه -حياةٌ أبدية.

وأنشدنا الشيخُ الإمامُ الأجلُّ ظهير الدين مفتي الأعَّة الحسن بن على المعروف بالمرغيناني :(٣)

الجاهلون موتى قبلَ موتهِمُ والعالمونَ وإن ماتوا فأحياء وأنشدني الشيخ الإمامُ الأجلُ برهان الدين رحمه الله:

<sup>(</sup>١) إياك عن كسل: ابتعد عن الكسل، أي لا تكسل عن البحث عما يزيل الشكوك للديك، فما علمته تكتفي به، أما ما صعب عليك فاسأل عنه أهل العلم.

<sup>(</sup>۲) انظر ديوان على صَ٩٦.

<sup>(</sup>٣) فقيه حنفي ، هو أستاذ صاحب «الهداية ».

وفي الجهل قبل الموت موت لأهله وإن امرؤ لم يحي بالعلم ميت [وقال غيره] (١) :

أُخُو العلم حيٌّ خالدٌ بعد موتهِ ودو الجهل ميت وهو يشي على الثر

وقال آخر:

حياة القلب علم فاغتنمه وموت القلب جهل فاجتنبه وأنشدني أستاذنا شيخ الإسلام برهان الدين رحمة الله عليه

> ذا العلم أعلى رتبةً في المَراتِب فذو العلم يبقى عزّه مُتَضاعِفاً فهياتُ لا يرجو مَداهُ من ارتقى سأمْلي عليكم بعضَ ما فيه فاسمَعُوا هوالنورُ كُلُّ النور يَهْدي عن العَمَى

ومِنْ دُونه عِزُّ العُلَى في المَوَاكِب (٢) وذوالجهل بعد الموتِ في الترائب (٣) رُقي وليّ الملكَ والي الكتائب(١) فبي حَصرٌ عن ذِكْر كل المَنَاقب وذوالجهل مَرّالدهربين الغياهب؟

فأجسامهم قسل القبور قبور

فليسَ لـه حـين النشور نشور

واوصالُـه تحت الـتراب رمـيم

ى يظهر من الأحياء وهو عديم

القائل أبو محمد النحوي . (1)

المواكب: الجماعات، والمعنى أن هذا العلم منزلته أعلى المنازل وكل المعالي  $(\tau)$ والرئاسات في الجماعات دونه في الشرف والرفعة.

المعنى: ان صاحب العلم يبقى عزه بعد الموت ويتضاعف أجره، أما الجاهل فإن (4) عزه سيكون تحت التراب.

يعني أن أصحاب السلطة والحكم أصحاب الجيوش لا يبلغون عز العلماء. (٤)

مر الدهر: مدى الدهر، الغياهب: جمع غيهب: الظلام الشديد. (o)

هو الذِّروَةُ الشَّمَّاءُ تحمى من التجا به يشفَعُ الإنسانُ من رَاحَ عاصيا فمن رامَـهُ رامَ المـآرب كُلُّهـا هو المَنْصَب العالي يا صاحب الحج فإن فاتَكَ الدُّنيا وطيبُ نعيمها

إليها ويشي آمناً في النوائِبِ به يَنْتَجِي والناسُ في غفلاتهم به يرتَجِي والروحُ بين الترائِب إلى درك النيران شر العواقب ومن حازه قدْ حازَ كلَّ المَطَالب إذا نلْتَهُ هَوِّن بفوتِ المَنَاصِب (١) [ فغمِّضْ ] (٢) فإن العلمَ خَيْر المواهب

وقبل في هذا المعنى:

إذا ما اعتز ذُو علم بعلم فكم طيب يفوح ولا كمسك

وأنشدت أيضاً لبعضهم:

الفِقه أنفسُ كلشيءٍ أنتذا خرُهُ فاكسب لنفسك ما أصبحت تُجهله

فعلم الفقي أولى باعتزاز وكم طَيْرِ يطِيرُ ولا كَبَازي

من يَدْرُس العلم لم تَدْرُسْ مفاخره فاوَّل العالم إقبالٌ وآخره

وكفى بلذة العلم والفقه والفهم داعياً وباعثاً للعاقل على تحصيل العلم.

وقَد يتولدُ الكسلُ من كثرةِ البلغَمِ والرُطوبات، وطريقُ تقليلهِ ، تقليلُ الطعام .

الحجى: العقل، هون بفوت المناصب: اعتبر فوات مناصب الدنيا أمراً هيناً. (1)

في الأصل: فقل، والتصحيح من نسخة أخرى. (Y)

في الاصل الخطوط: فاجتهد، والتصحيح من المطبوع، وللضرورة الشعرية. (4)

قيل: اتفق سبعون طبيباً على أن النسيان من كثرة البلغم، وكثرة البلغم من كثرة شرب الماء ، وكثرة شرب الماء من كثرة الأكل، والخبز اليابس يقطعُ البلغمَ ، وكذا أكلُ الزبيب على الريق، ولا يكثر منه ، حتى لا يحتاج إلى شرب الماء فيزيد البلغم.

والسواك<sup>(١)</sup> يقللُ البلغم، ويزيدُ الحفظ والفصاحة، فإنه سُنَةٌ سَنِيَّةٌ تزيد في ثواب الصلاة، وقراءة القرآن، وكذا القيء يقلل البلغم والرطوبات، وطريقُ تقليل الأكل التأمل في منافع قلةِ الأكل وهي: الصحة والعفة والإيثار. وقيل فيه شعر:

فعارٌ ثم عارٌ ثم عارٌ شقاءُ المرء من أجل الطعام. وعن النبي عليه السلام أنه قال:

« تُــــلاتُـــةٌ يُبغضُهُم اللهُ من غـــير جُرم: الأكولُ والبخيــــلُ والمتكبر »(٢).

وتأمَّلُ في مضار كثرة الأكل وهي: الأمراض وكلالة الطبع، وقيل: «البطنة تُذهبُ الفِطنة »(٣).

<sup>(</sup>١) قارن الطب النبوي لابن القيم ص ٢٤٨ - ٢٤٩ حيث أورد فوائد السواك ـ عود الأراك ـ .

<sup>(</sup>٢) لم أجده بهذا اللفظ، والأحاديث كثيرة فيما ينفر من هذه الافعال، وقد نسبه الميداني الى لقمان «ثلاثة تبغضهم الناس من غير ذنب اليهم: الشحيح والمتكبر والأكول » (مجمع الامثال ٢/٠٠٤)

 <sup>(</sup>٣) أورده الميداني في مجمع الامثال (١٠٦/١) ولفظه: «البطنة تأفن الفطنة » وهو بنفس المعنى ، يقال: أفن الفصيل ما في ضرع أمه: إذا شرب ما فيه ، أي أذهب محتواه .

حكي عن جالينوس<sup>(١)</sup> أنه قال: الرُّمانُ نفع كلَّه، والسمك ضرر كله، وقليل السمك خير من كثير الرمان.

وفيه أيضاً: إتلافُ المال، والأكلُ فوق الشبع ضررٌ محن ويستحق به العقاب ودار الآخرة، والأكولُ بغيضٌ في القلوب.

وطريق تقليل الأكل: أن يأكُلَ الأطعمة الدسمة ويقدمَ في الأكل الألطف والأشهى، ولا يأكلَ مع الجائع إلا إذاكان لهغرض صحيح، بإن يتقوى به على الصيام والصلاة والأعمال الشاقة فله ذلك.

<sup>(</sup>١) جالينوس: طبيب وفيلسوف يوناني ولد عام ١٢٩ وتوفي ١٩٩٩م.

## فصئ في بَدَاية السّبق *و قدرع و ترتي*به

كان أستاذنا شيخ الإسلام برهان الدين رحمه الله يوقف بداية السَّبْق على يوم الأربعاء ، وكان يروي في ذلك حديثاً ويستدل به ويقول: «قال رسول الله عَيِّالِيَّةُ: «ما من شيء بدىء يوم الأربعاء إلا وقد تم »(١) ، وهكذا كان يفعل أبي »(١).

وكان(٣) يروي هذا الحديث(١) عن أستاذه الشيخ الإمام الأجل

<sup>(</sup>١) قال السخاوي: لم أقف له على أصل، والحق أن الأيام كلها تستوي عند الله، وأن التفاؤل أو التشاؤم ببعض الأيام أو الساعات ليس من الدين في شيء.

<sup>(</sup>٢) في الاصلين المخطوطين وفي النسخ الأخرى: (وهكذا كان يفعل أبو حنيفة) والتصحيح من الجواهر المضيئة للقرشي (٣٨٤/١) وقد رجعنا هذا القول لأننا لم نطّلع على أن أبا حنيفة كان يفعل هذا الأمر، كما أنه يعقل أن يكون الشيخ برهان الدين قد أخذ تلك العادة عن أبيه، وانظر السخاوي «المقاصد الحسنة » برهان الدين روى أن أباه كان يفعل هذا.

<sup>(</sup>٣) أي الشيخ برهان الدين.

<sup>(</sup>٤) في هامش المخطوط الأول: قال رسول الله عَلَيْكَةً: (اشتكت الاربعاء الى ربها فقالت يا رب، انما عبادك يتقلونني. قال الله عز وجل: فبعزتي وجلالي ما من شيء بدىء فيك إلا قد اتمته وما من مريض بعيد فيك إلا وقد شفيته) ولم أجد أيضاً=

قوام الدين أحمد بن عبد الرشيد رحمه الله(١).

وسمعتُ ممن أثق به ، أن الشيخ يوسف الهمذاني (٢) رحمه الله ، كان يوقف كل عمل من الخير على يوم الأربعاء . وهذا لأن يوم الأربعاء يوم خلق فيه النور (٦) ، وهو يوم نحس في حق الكفار (١) فيكون مباركاً للمؤمنين .

وأما قدْرُ السَّبْق في الابتداء: كان أبو حنيفة رحمه الله يحكي عن الشيخ القاضي الإمام عمر بن أبي بكر الزرنجري<sup>(ه)</sup> رحمه الله أنه قال: قال مشايخنا رحمهم الله: ينبغي أن يكون قدر السبق للمبتدىء قدر ما يكن ضبطه بالإعادة مرتين بالرفق ويزيد كل يوم

<sup>=</sup> حديثاً بهذا المعنى وأظنه من الموضوعات ، ثم وجدت ان العسقلاني رواه عن بعض الصالحين وكذلك السخاوي .

<sup>(</sup>١) إمام وفقيه من أهل بخارى ومن علماء القرن السادس الهجري.

<sup>(</sup>٢) في الأصلين المخطوطين: أبو يوسف، هو يوسف بن أيوب الهمذاني، أبو يعقوب، زاهد متصوف وعظ ببغداد وسكن بمرو، له تصانيف في التصوف، توفي عام ١١٤٠/٥٣٥، ونسبته إلى همذان: أكبر مدينة في جبال بلاد فارس، ينسب إليها كثير من العلماء، فتحها المغيرة بن شعبة عام ٢٤ هـ (المعجم ٢٧١/٨ ـ ٤٨١).

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث رواه مسلم والامام أحمد.

<sup>(</sup>٤) وردت بهذا المعنى عدة أحاديث موضوعة ، انظر الشوكاني في «الفوائد المجموعة » ٤٣٧ ـ ٤٣٨ ، وقد وضح اللكنوي في الفوائد البهية (ص ١٤٣) مشكلات هذا الموضوع .

<sup>(</sup>٥) وهم من المصنف أو خطأ من الناسخ فأبي حنيفة لم يرو عن الزرنجري ،ونظن أن هـنه الروايـة لعمر بن بكر الزرنجري وهو أمـام وفقيـه حنفي توفي عـام ١١٨٨/٥٨٤

كلمة حتى أنه وإن طال وكثر يكن ضبطه بالإعادة مرتين، ويزيد بالرفق والتدريج، وأما إذا طال السبق في الابتداء واحتاج إلى الإعادة عشر مرات فهو في الانتهاء أيضاً يكون كذلك، لأنه يعتاد ذلك، ولا يترك تلك الإعادة إلا مجهد كثير (١). وقد قيل: السبق حَرْفٌ، والتكرار ألْفُ (١).

وينبغي أن يبتدىء بشيء يكون أقرب إلى فهمه، وكان الشيخ الإمام الأستاذ شرف الدين العقيلي (٣) رحمه الله يقول: الصواب عندي في هذا ما فعله مشايخنا رحمهم الله، فإنهم كانوا يحتارون للمبتدىء صغارات المبسوط (١) لأنه أقرب إلى الفهم والضبط، وأبعد من الملالة، وأكثر وقوعاً بين الناس.

وينبغي أن يعلقَ السبقَ بعد الضبطِ والإعادةِ كثيراً ، فإنه نافعٌ جداً (ه) .

ولا يكتب المتعلمُ شيئاً لا يفهمه، فإنه يورثُ كلالةً الطبع ويُذهبُ الفطنة ويُضيّعُ أوقاته.

<sup>(</sup>١) هذا يعني: أن طول الاستماع الى الاستاذ لا ينبغي أن يزيد، شرط أن يعاد الشرح مرتين في الموضوع الواحد، أما إذا زاد عن ذلك في البداية فإنه يعتاد طول الاستماع وتكرار الشرح فيبطؤ فهمه ويتبلد ذهنه.

<sup>(</sup>٢) أي تعلم قليلا وكرر ما تعلمته كثيراً.

<sup>(</sup>٣) هو عمر بن محمد، أبو حفص الانصاري، من كبار الفقهاء الاحناف في بخارى له العديد من التصانيف توفى عام ١٢٠٠/٥٩٦.

<sup>(</sup>٤) أي الكتب الصغيرة التي تتضمن خلاصات الكتب المطولة.

<sup>(</sup>٥) تعليق السبق: كتابة خلاصة الدرس وهو ما يسمى الآن « بالملخص السبوري ».

وينبغي ان يجتهد في الفهم عن الأستاذ بالتأمُّل وبالتفكر وكثرة التكرار، فإنه إذا قَلَّ السَّبْقُ وكَثُرَ التكرار والتأمل يُدرك ويَفْهَم.

قیل: حفظ حرفَیْن، خیر من سماع وقْرین (۱)، وفهم حرفین خیر من حفظ سطرین (۲).

وإذا تهاون في الفَهْمِ ولم يجتهد مرةً أو مرتين يعتادُ ذلك فلا يفهمُ الكلامَ اليسير، فينبغي أن لا يتهاوَنَ في الفهم بل يجتهد ويدعو الله ويتضرّعَ إليه فإنه يجيبُ من دعاه، ولا يُخَيِّبُ من رجاه.

وأنشدنا الشيخ الأجل قوام الدين حماد بن إبراهيم بن إسماعيل الصفار الأنصاري إملاء للقاضي الخليل بن أحمد الشجري<sup>(٣)</sup> في ذلك شعراً:

وأدِمْ درسَهُ بفعــلٍ حميــدِ ثم أكِّـدْهُ غايـةَ التأكيـدِ إليه وإلى درسِهِ على التأبيدِ فانتدب بعده لشيء جديدِ أخدُم العلمَ خِدمةَ المستفيد وإذا ما حفظتَ شيئاً أعِدْهُ كي لا يزولَ ثم علقه كي تعودَ فإذا ما أمِنْتَ منه فَوَاتاً

<sup>(</sup>١) وقرين مثنى وقر بكسر الواو: الحمل الثقيل، وهذا ليس على إطلاقه فإن الساع يلازم الحفظ غالباً.

<sup>(</sup>٢) في نسخ أخرى: وقرين.

<sup>(</sup>٣) الخليل بن أحمد، أبو سعيد الشجري، كان إماماً في كل علم، شائع الذكر معروفاً بالنظم والنثر توفي بسمرقند ٣٧٨ هـ (التاج ٢٠) وفي نسخ أخرى: السجرزي والسرخسي والسخري. ولكن ما ضبطناه هو الصحيح.

مع تكرار ما تَقَدَّمَ منه ذاكر الناسَ بالعلوم لتحيا إذا كتمتَ العلومَ أنسيتَ حتى ثم ألجمت في القيامة ناراً

واقتناء لشأن هدد المزيد لا تَكُنْ من أولي النَّهى ببعيد لا تُرَى غير جاهل وبليد وتلهَّبْت بالعذاب الشديد (۱)

ولا بد لطالب العلم من المذاكرة ، والمناظرة ، والمطارحة ، فينبغي أن يكون كل منها بالإنصاف والتأني والتأمل ، ويتحرز عن الشغب [والغضب] ، فإن المناظرة والمذاكرة مشاورة ، والمشاورة إغا تكون لاستخراج الصواب وذلك إنما يحصل بالتأمّل والتأني والإنصاف ، ولا يحصل بالغضب والشغب .

فإن كانت نيته من المباحثة إلزام الخصم وقَهْرَه ، فلا تحل ، وإنما يُحَلُّ ذلك لإظهار الحق .

والتمويهُ والحيلةُ لا يجوز فيها، إلا إذا كان الخصمُ متعنتاً، لا طالباً للحق.

وكان محمد بن يحيى (٢) إذا تَوَجَّهَ عليه الاشكالُ ولم يَحْضُرْهُ

<sup>(</sup>۱) وهذا اشارة الى قوله عَلِي « من سئل عن علم فكتمه ألجم بلجام من نار » رواه أبو داود والترمذي .

٢) وجدت في كتب التراجم عدداً من العلماء من يحمل اسم: محمد بن يحيى ، ولم يذكر المؤلف نسبة أو لقباً يرجّح أحدهم ، إلا أننا نرى ترجيح أن يكون محمد بن يحيى هو أبو عبد الله الفقيه الجرجاني المتوفى ٣٩٧ أو ٣٩٨ ، والسبب فيما اخترناه أن صاحب « الهداية » عده من أصحاب التخريج وذكره في باب صفة الصلاة (الجواهر المضيئة ١٤٣/٢) ونعلم من سياق الكتاب تأثر المصنف بروايات استاذه برهان الدين .

الجوابُ يقول: ما ألزمتَهُ لازمٌ ، وأنا فيه ناظرٌ ، وفوق كلِّ ذي علم علم علم .

وفائدة المطارحة والمناظرة أقوى من فائدة مجرد التكرار لأن فيه تكراراً وزيادة.

وقيل: مطارحةٌ ساعةٍ ، خيرٌ من تكرار شهر.

لكن إذا كان [مع] منصف سلم الطبيعة.

وإياكَ والمذاكرة مع متعنت غير مستقيم الطبع، فإن الطبيعة متسرية، والأخلاق متعدية، والجاورة مُؤثِّرة.

وفي الشعر الذي ذكره الخليل بن أحمد (١) فوائد كثيرة ، قيل (٢):

العلمُ من شرطه لن خدمه أن يجعلَ الناسَ كلهم خدمه

وينبغي لطالب العلم أن يكونَ متأملاً في جميع الأوقاتِ في دقائق العلوم ويعتاد ذلك، فإنما يُدرِكُ الدقائق بالتأمل، فلهذا قيل: «تأمل تُدرك ».

ولا بد من التأمّل قبل الكلام حتى يكون صواباً ، فإن الكلام كالسهم ، فلا بد من تقويمه قبل الكلام حتى يكون مصيباً .

وقال في أصول الفقه: هذا أصلٌ كبير وهو أن يكون كلامُ الفقيهِ المناظر بالتأمل.

قَيل: رأس العقل أن يكون الكلام بالتَّثَبُّتِ والتأمل.

<sup>(</sup>١) هو القاضي الخليل بن أحمد الشجري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) يُنسب هذا البيت للشافعي، انظر الديوان ص ١٦٢٠

#### قال قائلٌ شعراً:

أوصيكَ في نظم الكلام بخمسة إنكُنْتَ للموصي الشفيقِ مُطيعاً لا تُغْفِلَنَّ سَبَبَ الكلام ووَقْتَهُ والكيف والكمَّ والمكان جميعاً

ويكونُ مستفيداً في جميع الأوقات والأحوال من جميع الأشخاص، قال رسول الله عَلِيلَة :

« الحكمةُ ضالةُ المؤمن أينما وجدَها أخذها »(١).

وقيل: خذ ما صفا ،ودع ما كدر.

وسمعت الشيخ الإمام الأجلّ الأستاذ فخر الدين الكاشاني (٢) يقول:

كانت جارية أبي يوسف أمانة عند محمد [بن الحسن] فقال لها: هل تحفظين أنت في هذا الوقت عن أبي يوسف في الفقه شيئاً؟ قالت: لا، إلا أنه كان يكرر ويقول: سهم الدور ساقط، فحفظ ذلك منها، وكانت تلك المسألة مشكلة على محمد فارتفع أشكاله بهذه الكلمة. فعلم أن الاستفادة ممكنة من كل أحد.

ولهذا قال أبو يوسف حين قيل: بم أدركت العلم؟ قال: ما استنكفت من الاستفادة من كل أحد وما بخلت من الإفادة.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي مع اختلاف في اللفظ.

<sup>(</sup>٢) أظنه أبو بكر بن مسعود الكاشاني ، الفقيه الحنفي المشهور المسمى بملك العلماء صاحب كتاب (بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع) ت ٥٨٧ هـ/١١٩١م .

وقيل لابن عباس رحمه الله: بم أدركت العلم؟ قال: بلسان سؤول، وقلب عقول.

وإنما سمي طالب العلم: «ما تقول »، لكثرة ما كانوا يقولون في الزمان الأول. «ما تقول في هذه المسألة؟ ».

وإنما تفقه أبو حنيفة رحمه الله بكثرة المطارحة والمذاكرة في دكانه حين كان بزازاً (١٠).

فبهذا يُعلم أن تحصيلُ العلم والفقه يجتمعُ مع الكسب.

وكان أبو حفص الكبير يكتسب ويكرر العلوم، فإن كان لا بد لطالب العلم من الكسب لنفقة العيال وغيره فليكتسب وليكرر وليذاكر ولا يكسل.

وليس لصحيح العقل والبدن عذر في ترك التعلم والتفقه ، فإنه لا يكون أفقر من أبي يوسف ، ولم يمنعه ذلك من التفقه . فمن كان له مال كثير فنعم المال الصالح للرجل الصالح ، المنصرف في طريق العلم(٢).

قيل لعالم: بم أدركت العلم؟ قال: بأب غين. لأنه كان ينتفع به أهل العلم والفضل، فإنه سبب زيادة العلم لأنه شكر على نعمة العقل والعلم، وإنه سبب الزيادة.

<sup>(</sup>١) البزاز: بائع الثياب والمنسوجات.

<sup>(</sup>٢) المعنى مأخوذ من حديث رسول الله (نعم المال الصالح للرجل الصالح) الذي رواه الامام أحمد ٢٠٢، ٢٠٢

قيل: قال أبو حنيفة رحمه الله: إنما أدركتُ العلم بالحمد والشكر، فكلما فهمتُ ووُفّقتُ على فقه وحكمة قلت: الحمدُ لله، فازداد علمي.

وهكذا ينبغي لطالب العلم أن يشتغلَ بالشكر باللسان والجنان والخان والأركان والحال ويرى الفهم والعلم والتوفيق من الله تعالى ويطلب الهداية من الله تعالى بالدعاء له والتضرع إليه، فإن الله تعالى هاد من استهداه.

فأهلُ الحق ـ وهم أهل السنة والجماعة ـ طلبوا الحق من الله تعالى ، الحق المبين الهادي العاصم ، فهداهم الله وعصمهم عن الضلالة .

وأهلُ الضلالة أعجبوا برأيهم وعقلهم وطلبوا الحق من المخلوق العاجز وهو العقل ، لأنَّ العقلَ لا يُدْرِكُ جميعَ الأشياء كالبصر ، فإنه لا يُبْصِرُ جميعَ الأشياء فَحُجبوا وعَجَزوا عن معرفته ، وضلّوا وأضلوا .

قال رسول الله عَيْنَ : « الغافل من عمل بغفلته والعاقلُ من عَمِلَ بعقله »(١) . فالعمل بالعقل أوّلاً : أن يعرف عجز نفسِه ، قال رسول

<sup>(</sup>۱) إن الحض على استعمال العقل بالمعنى القرآني - أي اعمال الفكر في الأمور - كثير في الآيات الكريمة وأما ورود لفظ (العقل) في الأحاديث فقد قال عنه الإمام ابن القيم: أحاديث العقل كلها كذب (المنار المنيف ٦٦ - ٦٧) ومعنى هذا الكلام لا ينافي أن يكون في الاحاديث حسن أو صدق معنى ، وإنما الكلام هنا في السند ومدى صحة الرواية عن رسول الله عليه السند ومدى صحة الرواية عن رسول الله عليه السند

الله عَلَيْكَ : « مَنْ عَرَف نفسه فقد عرف ربَّه »(۱) فإذا عرف عجز نفسه عرف قدرة الله عز وجل، ولا يعتمد على نفسه وعقله بل يتوكل على الله ، ويطلب الحق منه . ومن يتوكل على الله فهو حسبه ويهديه إلى صراط مستقيم .

ومن كان له مال كثير فلا يبخل، وينبغي أن يتعوذ بالله من البخل<sup>(١)</sup>.

قال النبي عليه السلام: «أيُّ دواء أدوأ من البخل  $^{(r)}$ .

وكان أبو الشيخ الإمام الأجل شمس الأئمة الحلواني ، رحمه الله فقيراً يبيع الحلواء ، وكان يعطي الفقهاء من الحلواء ويقول: أدعوا لابني ، فببركة جوده واعتقاده وشفقته وتضرعه إلى الله تعالى نال ابنه ما نال (1).

ويشترى بالمال الكتب ويستكتب فيكون عوناً على التعلم والتفقه.

وقد كان لمحمد بن الحسن مال كثير حتى كان له ثلاثمائة من الوكلاء على ماله وأنفقه كلّه في العلم والفقه ، ولم يبق له ثوبٌ نفيس

<sup>(</sup>۱) حديث لا أصل له، قال عنه شيخ الاسلام ابن تيمية: موضوع، انظر «سلسلة الاحاديث الضعيفة الموضوعة » للمحدث الألباني ٦٦.

 <sup>(</sup>۲) وهذا المعنى مأخوذ من حديث رسول الله: (اللهم إني أعوذ بك من الجبن والبخل..) الحديث ، رواه البخاري .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري والامام أحمد

<sup>(</sup>٤) ما ناله ابنه كان بجهده ودأبه في التعلم.

فرآه أبو يوسف في ثوب خَلِق فأرسل إليه ثياباً نفيسة فلم يقبلها فقال: عُجِّلَ لكم، وأُجِّلَ لنا، ولعله إنما لم يقبله وإن كان قبول الهدية سنة، لما رأى في ذلك مذلةً لنفسه (۱).

قال رسول الله عليه الصلاة والسلام: «لَيْسَ للمؤمن أن يُذِلَّ نفسه » (7).

وحُكي أنَّ الشيخَ فخر الإسلام الارسابندي رحمه الله جمع قشورَ البطيخ الملقاة في مكان خالٍ فأكلها فرأته جارية فأخْبَرَتْ بذلك مولاها فاتخذَ له دعوةً فدعاه إليها فلم يقبل لهذا (٣).

وهكذا ينبغي لطالب العلم أنْ يكونَ ذا همةٍ عالية لا يطمعُ في أموال الناس.

قال النبي عَيَّالِيَّةِ: « إيَّاكَ والطمعَ فإنه فقرُ حاضر » ('). ولا يبخل بما عنده من المال بل ينفق على نفسه وعلى غيره.

قال النبي عليه الصلاة والسلام: «الناسُ كلُّهمْ في الفقر مخافةً

<sup>(</sup>١) ولعله رفض ذلك من القاضي أبي يوسف لدخوله في عمل الحكام ، ولذلك عرض له بقوله: عجّل لكم!!. وكان هذا خلق أكابر علماء ذلك الزمن بالابتعاد عن تولي أعمال الحكام.

<sup>(</sup>٢) رواه الامام أحمدوالترمذي وابن ماجه ولفظه (لا ينبغي لمؤمن أن يذل نفسه)

<sup>(</sup>٣) اتخذ له دعوة: أي أعد له طعاماً ، لهذا: أي لئلا يذل نفسه .

<sup>(</sup>٤) حديث ضعيف ، انظر « ضعيف الجامع الصغير وزياداته » للألباني رقم ٢٢٠١ .

الفقر »(1). وكان في الزمان الأول يتعلمون الجرفة (١) ثم يتعلمون العلم، حتى لا يطمعوا في أموال الناس (٢).

وفي الحكمة: من استغنى بمال الناس افتقر.

والعالم إذا كان طماعاً لا يُبقي حرمةَ العلم، ولا يقولُ بالحق، فلهذا يتعوذُ صاحبُ الشرع عَلَيْكُ منه ويقول: «أعوذُ بالله من طَمَعٍ يُدني إلى طبع »(٣).

وينبغي للمؤمن أن لا يرجو إلا من الله تعالى ، ولا يخاف إلا منه ، ويَظْهَرُ ذلك بمجاوزة حد الشرع وعدمها ؛ فمن عصى الله خوفاً من المخلوق فقد خاف غير الله ، وإذا لم يعص الله تعالى لخوف المخلوق وراقب حدود الشرع فلم يخف غير الله بل خاف الله تعالى ، وكذا في جانب الرجاء .

وينبغي لطالب العلم أن يَعُدَّ ويُقَدِّرَ لنفسه تقديراً في التكرار فإنه لا يستقر قلبه حتى يبلغ ذلك المبلغ، وينبغي أن يكرر سَبْقَ الأمس خس مرات، وسبق اليوم الذي قبل الأمس أربع مرات، والنبق الذي قبله اثنين، والذي قبله واحد، فهذا أدعى إلى الحفظ والتكرار.

<sup>(</sup>١) تنسب هذه الحكمة أثراً الى على بن أبي طالب رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) الحرفة: الصناعة والمهنة، ولذلك نرى كثرة انتساب العلماء الى الصناعات، حتى كادت تفوق انتسابهم للبلاد والقبائل.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد من حديث معاذ ٢٣٢/٥ ولفظه (استعيدوا بالله من...) الحديث.

وينبغي أن لا يعتاد المخافتة في التكرار لأن الدرس والتكرار ينبغي أن يكون بقوة ونشاط ، ولا يجهر جهراً يجهد نفسه كيلا ينقطع عن التكرار ، فخير الأمور أوسطها(١).

حُكي أن أبا يوسف رحمه الله كان يُذاكرُ الفقهَ مع الفقهاء بقوة ونشاطٍ ، وكان صهرُهُ عندَهُ يتعجبُ في أمره ويقول: أنا أعلمُ أنّه جائعٌ منذ خمسةِ أيام ، ومع ذلك يناظرُ بقوة ونشاط .

وينبغي أن لا يكون لطالب العلم فترة (١) فإنها آفة، وكان أستاذنا شيخُ الإسلام برهان الدين رحمه الله يقول: إنما غَلَبْتُ شركائي بأني لا تقع لي الفترة في التحصيل.

وكان يَحْكى عن الشيخ الاسبيجابي<sup>(٣)</sup> أنه وقع في زمان تحصيله وتعلمه فترة اثنتي عشرة سنة بانقلاب المُلْك، فخرج مع شريكه في المناظرة [إلى حيث يمكنهما الاستمرار في طلب العلم وظلا يدرسانه معاً] ولم يتركا الجلوس للمناظرة اثنتي عشرة سنة. فصار شريكه شيخ الإسلام للشافعيين وكان هو شافعياً.

 <sup>(</sup>١) حديث مشهور المتن ضعيف السند، انظر الشوكاني في « الفوائد المجموعة » ٧٤٢،
 ومجمع الأمثال للميداني ٢٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) الفترة: الانقطاع عن الدراسة لمدة معينة.

<sup>(</sup>٣) شيخ الاسلام علي بن محمد، فقيه حنفي، إمام ومصنف، هو شيخ برهان الدين صاحب «الهداية»، توفي بسمرقند عام ٥٣٥ هـ/١١٤٠م.

ونسبته الى أسبيجاب، قال عنها ابن خلكان: «مدينة من أقصى بلاد الشرق وأظنها من اقليم الصين أو قريبة منه » وفيات الاعيان (٤٣٥/٣).

وكان أستاذنا الشيخ القاضي الإمام فخر الإسلام قاضي خان يقول:

ينبغي للمتفقه أن يحفظ [كتاباً] واحداً من [كتب(١)] الفقه دا مًا فيتيسر له بعد ذلك حفظ ما سمع من الفقه.

<sup>(</sup>١) في الأصلين الخطوطين: نسخة ونسخ، والتصحيح من المطبوع.

#### فصن ل في النوكل

ثم لا بد لطالب العلم من التوكلِ في طلب العلم ولا يهتم لأمر الرزق ولا يشغل قلبه بذلك.

روى أبو حنيفة رحمه الله عن عبد الله بن الحارث الزبيدي(١) صاحب رسول الله عن الله عن عبد الله كفى همّه الله تعالى ورزقه من حيث لا يحتسب »(١). فإن من اشتغل قلبُه بأمر الرزق من القوت والكِسوة قلّ ما يتفرغُ لتحصيل مكارم الأخلاق ومعالي الأمور.

قيل(۳) :

دَع المكارم لا ترحَل لِبُغْيَتِها واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي

<sup>(</sup>۱) في الأصل المخطوط وفي النسخ المطبوعة: ابن الحسن، والتصحيح من «مسند أبي حنيفة » ص ۷، وهو عبد الله بن الحارث بن جزء الزبيدي، وانظر مسند الإمام أحمد ١٩٠/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر مسند أبي حنيفة ، باب العلم ص٧ ولفظه (من تفقه في دين الله كفاه الله مهمه ورزقه من حيث لا يحتسب) وسمعه أبو حنيفة من عبد الله في المسجد الحرام عام ٩٦ هـ .

<sup>(</sup>٣) البيت للشاعر الحطيئة من قصيدة يهجو بها الزبرقان بن بدر ، نهاه بعدها عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن يعود الى هجاء المسلمين ، انظر الديوان ص ٢٨٤ .

قال رجل [لابن]<sup>(۱)</sup> منصور الحلاّج<sup>(۲)</sup>: أوصني، فقال [ابن] المنصور: هي نفسك، إن لم تشغلها شغلتك.

فينبغي لكل أحد أن يشغل نفسه بأعمال الخير حتى لا يشغل نفسه بهواها، ولا يهتم العاقل لأمر الدنيا لأن الهم والحزن لا يَرُدُّ المصيبة، ولا ينفع بل يضر بالقلب والبدن والعقل، ويُخِلُّ بأعمال الخير، ويهتم لأمر الآخرة لأنه ينفع. وأما قوله عليه الصلاة والسلام: «إنّ من الذنوب ذنوباً لا يُكَفِّرُها إلا هَمُّ المعيشة »(م) فالمرادُ منه قَدْرُ هَم لا يُخِلُّ بأعمالِ الخير ولا يشغَلُ القلبَ شُغلاً يُخلُّ بإعمالِ الخير ولا يشغَلُ القلبَ شُغلاً يُخلُّ المعالِ المنافِ القدر من الهم والقصد من أعمال الآخرة.

ولا بد لطالب العلم من تقليل العلائق الدنيوية بقدر الوسع فلهذا اختاروا الغربة.

ولا بدَّ من تحمّل النَّصَب والمشقة في سفر التعلم، كما قال موسى صلوات الله على نبينا وعليه في سفرِ التعلم ولم يُنقل عنه ذلك في

<sup>(</sup>١) الزيادة هي من تصحيحنا لاسم صاحب هذا القول.

<sup>(</sup>٢) الحسين بن منصور الحلاج: فيلسوف، يعد من كبار المتصوفة أدعى الحلول، وهو من كبار الملحدين ـ عند العلماء ـ حتى اتفقوا على قتله، فضرب وقتل عام ٩ ٩ ٢ ٢/٣٠٩ . اصله من فارس.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في الحلية وابن عساكر عن أبي هريرة: «إن من الذنوب ذنوباً لا يكفرها الصلاة ولا الصيام ولا الحج ولا العمرة، يكفرها الهموم في طلب المعيشة »، قال الحافظ العراقي في المغني: سنده ضعيف، انظر فيض القدير شرح الجامع الصغير ٢٦٦/٢٥.

غيره من الأسفار ﴿ لَقَدْ لَقِينًا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبَا ﴾ (١).

لِيُعْلَم أَنَّ سفرَ العلمِ لا يَخْلُو عن التعب، لأَنَّ طلبَ العلم أمرُّ عظيم وهو أفضلُ من الغزاة (١) عند أكثر العلماء ، والأجرُ على قدر التعب والنَّصَب، فمن ضبر على ذلك التعب وجد لذة العلم تفوق [لذات الدنيا].

ولهذا كان محمدُ بن الحسن إذا سَهِر الليالي وانحلت له المُشْكلات يقول: أين أبناءُ الملوكِ من هذه اللّذات؟.

وينبغي [لطالبِ العلمِ] ألا يشتغلَ بشيء [آخرَ غيرِ العلم] ولا يُعْرِضَ عن الفقه.

قال محمد بن الحسن رحمه الله: صناعتُنا هذه من المهد إلى اللحد فمن أرادَ أن يترك عِلْمَنا هذا ساعةً فَلْيَتْرُكُهُ الساعة (٣).

ودخل فقيةٌ، وهو إبراهيم بن الجراح ('')، على أبي يوسف يعودُهُ في مرض موته وهو يجودُ بنفسه، فقال أبو يوسف: رَمْيُ الجمار راكباً أفضلُ أم راجلاً؟ فلم يعرف الجواب، فأجاب بنفسه (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية ٦٢.

<sup>(</sup>٢) في الأصل الأول: الغزاوة.

<sup>(</sup>٣) ويشبهه قول الإمام أحمد بن حنبل: مع المحابر من المهد إلى المقابر.

<sup>(</sup>٤) ابراهيم بن الجراح بن صبيح المازني الكوفي نزيل مصر، فقيه حنفي تفقه على أبي يوسف، ولي قضاء مصر ٢٠٥ توفي في مصر ٨٣١/٢١٧.

<sup>(</sup>ه) وكان الجواب: ما كان يوقف عنده للدعاء فالأفضل راجلاً، وما لا يوقف عنده فالأفضل ان يرميه راكباً. (الجواهر المضيئة ٣٦/١).

وهكذا ينبغي للفقيه أن يشتغلَ به في جميع أوقاته [فحينئذ] يجد لذةً عظيمة في ذلك.

وقيل: رؤي محمد [بن الحسن] في المنام بعد وفاته فقيل له: كيف كنت في حال النزع؟ فقال: كنت متأملاً في مسألة من مسائل المكاتَبْ (١)، فلم أشعر بخروج روحي.

وقيل إنه قال في آخر عمره: شغلتني مسائل المكاتب عن الاستعداد لهذا اليوم، وإنما قال ذلك تواضعاً.

<sup>(</sup>١) المكاتب: هو العبد الذي تعاقد مع سيده ان يعتقه نظير مبلغ مؤجل يصير حراً بعد سداده.

## فصئ ل في وقت النحصيل

قيل: وقت التعلم من المهد إلى اللحد.

دخل حسن بن زياد في التفقه وهو ابن ثمانين سنة ، ولم يبت على الفراش أربعين سنة فأفتى بعد ذلك أربعين سنة (١).

وأفضل الأوقات شرخ<sup>(۲)</sup> الشباب، ووقتُ السَحَر، وما بين العِشائين<sup>(۳)</sup>. وينبغي أن يستغرقَ جميعَ أوقاتِهِ، فإذا ملَّ من علم يشتغلُ بعلم آخر.

وكان ابن عباس<sup>(1)</sup> رضي الله عنه إذا مَلَّ من الكلام يقول: هاتوا ديوان الشعراء.

<sup>(</sup>١) الحسن بن زياد اللؤلؤي الكوفي نسبته الى بيع اللؤلؤ، صاحب أبي حنيفة، كان يقظاً فطناً فقهياً، ولي قضاء الكوفة، توفي سنة ٨١٩/٢٠٤ ولم أتحقق من سنة مولده وعلى ذلك فلا نعرف صحة ما ذكر عنه.

<sup>(</sup>٢) شرخ الشباب: أوله.

<sup>(</sup>٣) وقت السحر: قبيل الصبح، العشاءان: المغرب والعشاء.

<sup>(</sup>٤) عبدالله بن عباس: ابن عم رسول الله عَيَّاتُ لازم الرسول وروى عنه الأحاديث، لُقب مجبر الأمة وترجمان القرآن، كان كثيراً ما يجعل أيامه يوماً للفقه ويوماً \_\_

وكان محمدُ بن الحسن لا ينامُ الليل، وكان يضعُ عنده الدفاتر، وكان إذا مَلَّ من نوع ينظُرُ في نوع آخر، (وكان يضعُ عنده الماء، وكان أنومَهُ بالماء، وكانَ يقول: إنَّ النومَ من الحرارة)(١).

للتأويل ـ التفسير ـ ويوماً للمغازي ، ويوماً للشعر ، وكان آية في الحفظ ، توفي عام
 ٦٨٧/٦٨ .

<sup>(</sup>١) زيادة في المخطوطين.

### فصئ ل في الشفقة والنصيحة

ينبغي أن يكون صاحب العلم مُشفقاً ناصحاً غير حاسد، فالحسد يَضرُ ولا ينفع. وكان أستاذًنا شيخُ الإسلام برهانُ الدين رحمه الله يقول: قالوا إن ابن المُعَلِّم يكون عالماً لأن المُعَلِّم يريدُ أنْ يكونَ تلميذه في القرآن عالماً فببركة اعتقاده وشفقته يكونُ ابنهُ عالماً (۱).

وكان أبو الحسن (٢) يحكي أن الصدر الأجلَّ برهانُ الأُمَّةِ (٣) جعلَ وَقْتَ السَّبْق لابنيه الصدرِ الشهيد حُسامِ الدين (١) [والصدر] السعيد تاج الدين وقت الضحوة الكبرى بعد جميع الاسباق، وكانا يقولان: إن طبيعتنا تَكَلُّ وتَمَلُّ في ذلك الوقت، فقال أبوهما رحمه الله: إن الغرباء وأولاد الكبراء يأتونني من أقطارِ الأرض فلا بُدَّ

<sup>(</sup>١) وليس هذا مضطرداً بل العكس هو الأكثر والأشهر.

<sup>(</sup>٢) هو علي بن أبي بكر صاحب « الهداية » ، استاذ المصنف ، وقد سبقت ترجمته .

 <sup>(</sup>٣) هو الإمام عبدالعزيز بن عمر ، فقيه حنفي من علماء القرن الخامس الهجري .

<sup>(</sup>٤) الإمام عمر بن عبدالعزيز، فقيه حنفي له تصانيف عديدة في الفقه، وهو استاذ صاحب الهداية، توفى شهيداً عام ١١٤١/٥٣٦.

من أنْ أُقدَّم أسباقَهم. فببركة شفقته فاق ابناهُ أكثرَ فقهاء الأمصارِ ، وأهل الأرض في ذلك العصر.

وينبغي أن لا يُنازعَ أحداً ولا يُخاصِمَه لأنه يضيعُ أوقاتَه. قيل: المُحْسِنُ سيُجْزَى بإحسانِهِ والمسيء ستكفيه مساويه. أنشدني الشيخ الإمام الزاهد العارف ركن الإسلام محمد بن أبي بكر المعروف بإمام خواهر زاده مفتي الفريقين رحمه الله (۱) قال: أنشدني سلطانُ الشريعة والطريقة يوسفُ الهمذاني:

لا تجز [إنساناً] على سوء فعلهِ سيكفيه ما فيه وما هُوَ فاعِلُه (٢) قيل: من أرادَ أَنْ يُرغِمَ أَنفَ عدوه فليكرر وأُنشدتُ هذا الشعر:

إِذَا شَنَّتَأَنْ تَلْقَى عَدُوَّكُ رَاغَماً وتَقتلُه عَماً وتَحْرِقُهُ هَمَّاً فَرُمْ (٢) للعُلَى وازْدَدْ من العلم إنه مَن ازدادَ عِلْماً زادَ حاسِدُه عَمَّاً

قيل: عليك أن تشتغل بمصالح نفسك لا بقهر عدوّك، فإذا أقمت مصالح نفسك تَضمّن ذلك قَهْرَ عدوك. إياك والمعاداة فإنها

<sup>(</sup>۱) امام فاضل فقيه وواعظ وأديب، مفتي أهل بخارى توفي عام ١١٦٢/٥٧٣ ويذكر القرشي في «الجواهر » (٣٦/٢) وابن قطلوبغا في «التاج » (٤٤ ـ ٤٥) انه معروف بلقب «إمام زاده ».

<sup>(</sup>٢) في المخطوط الثاني: (دع المراء لا تجزه على سوء فعله...).

<sup>(</sup>٣) رم للعلى: اطلب العلى، فعل أمر من رام الشيء: طلبه

تَفْضَحك وتُضِيعُ أوقاتك ، وعليك بالتحمّل [الا] سيما (١) من السُّفهاء .

قال عيسى بن مريم صلوات الله عليه: احتملوا من السفيه واحدةً كَيْ تربحوا (٢) عَشْرا (٣).

وأُنشِدْتُ لبعضهم شعراً:

بلوْتُ الناسَ قرناً بَعْدَ قرن ولم أر غير خَتَالٍ وقالي (٤) ولم أر في الخطوب أشدَّ وقعاً وأصعبَ من مُعاداةِ الرجال وذُقْت مرارةَ الأشياءِ طُراً وما ذقت أمرَّ من السؤال

وإياكَ أَنْ تَظُنَّ بِالمؤمن سوءً فإنه منشأ العداوة ولا يَحِلُّ ذلك، لقوله عليه الصلاة والسلام: «ظُنَّوا بِالمؤمنين خيراً »(٥) وإنما ينشأ ذلك من خُبْثِ النيةِ وسوء السريرة، كما قال أبو الطيب(١): إذا سَاءَ فِعْ لُالمرء ساءَتْ ظُنُونُه وصَدَّقَ ما يعتادُهُ من تَوَهُم (٧)

<sup>(</sup>١) في الأصل: سيا، بحدف اداة النفي، وهذا الاستعمال تعبير مولد ويؤدي الغرض إلا أننا آثرنا التعبير الأصيل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل الخطوط: تتخلصوا، والتصحيح من نسخة مطبوعة.

<sup>(</sup>٣) هذا القول غير مذكور في الأناجيل المتداولة حالياً وربما يكون من كلامه عليه السلام المحفوظ عنه قدياً.

<sup>(</sup>٤) ختّال: مخادع، قالى: كاره، من قلاه يقليه إذا كرهه.

<sup>(</sup>ه) لم أجد هذا النص بلفظه، إلا أن الاحاديث التي تأمر بتحسين ظن المسلمين بعضهم ببعض كثيرة، كالحديث الذي رواه أبو داود والحاكم «حسن الظن من حسن العبادة ».

<sup>(</sup>٦) البيتان من قصيدة قالها أبو الطيب المتنبي يمدح بها الاستاذ كافورالأخشيدي، أنظر ديوانه ص ٤٥٩.

<sup>(</sup>٧) يعتاده: ينتابه ويرد على ذهنه من خواطر وأوهام.

وأصْبَحَ في ليلِ من الشُّكِّ مظلم (١) وعادى محبيه بقول عُداتِهِ وأنشِدْتُ لبعضهم:

ومن أوليتَــهُ حُسْنــاً فَزدْهُ تَنَــحَّ عن القبيــح ولا تُردْهُ ستُكفى من عَدُوِّك كلَّ كيدِ إذا كادَ العَـدُوُّ فـلا تَكِـدْهُ

الفتح البُسْتيّ (٢): وأُنشِدْتُ للشيخ العميدِ أبي

ذو العَقْلِ لا يَسْلَمُ من جَاهِل يَسُوومُـهُ ظلماً وإعناتا(٣) فليخــتر السِّلْمَ عــلى حَرْبــهِ وليلزم الإنصات إن صاتا()

العداة: بضم العين جمع العادي وهو العدو.

هو ابن احمد بن الحسين البستي الشاعر الكاتب صاحب التجنيس مات ببخاري  $(\tau)$ عام ١٠٠٩/٤٠٠ ، ونسبته الى بُست: بلدة كبيرة في سجستان وهراة ، وقيل فيه: فلوأنني أدركت يوماً عميدها لزمت يد البستي دهراً وبستها (معجم البلدان ۱۷۰/۲ ـ ۱۷۱)

الإعنات: الاحراج من أعنته أي أحرجه وأوقعه فيا لا يستطيع الخروج منه. (٣)

الإنصات: الإصغاء ويريد به السكوت، وإن صاتا: أي أن أحدث صوتاً والألف (٤) هنا للإشباع.

#### فصئ في الاستفادة واقتباس الأدب

وينبغي أنْ يكون طالبُ العالم مستفيداً في كل وقت حتى يحصُلَ له الفضلُ والكمالُ في العلم. وطريقُ الاستفادة أنْ يكونَ معه في كل وقت محبرة حتى يكتب ما يسمع من الفوائد العلمية.

قيل: مَنْ حَفِظَ فَرَّ ومن كَتَبَ قَرَّ(١).

وقيل: العلمُ ما يؤخذ من أفواهِ الرجال، لأنهم يحفظون أحسنَ ما يسمعون، ويقولون أحسنَ ما يحفظون.

وسمعتُ عن الشيخ الإمام الأديبِ الأستاذِ زينِ الإسلام المعروفِ بالأديب المختار يقول: قال هلال [بن زيد] بن يسار (٢): رأيتُ النبيَ الله عَيْنَةُ يقول لأصحابِهِ شيئاً من العلمِ والحكمةِ ، فقلتُ: يا رسولَ الله عَيْنَةُ

<sup>(</sup>۱) من حفظ فر: أي من حفظ شيئاً فر منه ما حفظه، ومن كتب شيئاً استقر وسكن عنده ما كتبه.

<sup>(</sup>٢) في الأصلين المخطوطين وفي المطبوع: هلال بن يسار، والتصحيح من الخلاصة للخرزجي ص٤١١، وهو مولى رسول الله ﷺ، روى عن أنس وقال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة.

أُعِدْ لي ما قلت لهم ، فقال لي : هل مَعَك مِحْبَرَة ؟ فقلت : ما معي عبرة (١) ، فقال النبي عليه السلام : « يا هلال لا تُفارق المحبرة لأن الخير فيها وفي أهلها إلى يوم القيامة »(١).

وَوَصّى الصدرُ الشهيدُ حُسامُ الدين إبنَه شمسَ الدين (٣) أَنْ يحفظَ كُلَّ يوم شيئاً من العلم والحكمة فإنه يسير، وعن قريب يكونُ كثيراً.

واشترى عصام بن يوسف (٤) قَلَماً بدينار ليكتب ما يسمعه في الحال ، فالعُمْرُ قصير والعلم كثير.

فينبغي أن لا يُضيعَ طالبُ العلم الأوقاتِ والساعاتِ ويغتنم الليالي والخلوات.

يُحكى عن يحيى بن معاذ<sup>(ه)</sup> الرازي [أنه قال] الليلُ طويل فلا تُقصِّرْهُ بنامِكَ، والنهارُ مُضِيءٌ فلا تُكدِّرْهُ بآثامِك.

<sup>(</sup>١) عن المحبرة وضرورة حملها يراجع: أدب الإملاء والاستملاء (١٥٢ - ١٥٣) للسمعاني طبعة بريل ـ ليدن ١٩٥٢.

<sup>(</sup>٢) لم أجد هذا الحديث بنصه ولا بمعناه في أي من دواوين الاحاديث التي تيسر لي الاطلاع عليها.

 <sup>(</sup>٣) محمد بن عبد العزيز ، فقيه من بخارى ومن فحول علمائها ، له فضل وتقدم
 توفى عام ٥٦٦/٥٦٦ .

<sup>(</sup>٤) عصام بن يوسف البلخي، كان من العلماء المحدثين الثقات، عاصر أصحاب أبي حنيفة، وتوفي ببلخ عام ٢١٠ أو ٨٣٥/٢١٥ أو ٨٣٠.

<sup>(</sup>٥) يحيى بن معاذ: واعظ زاهد من أهل الرأي ، له كلمات سائرة ، توفي بنيسابور عام ٨٧٢/٢٥٨ .

وينبغي أنْ يغتنمَ الشيوخَ ويستفيدَ منهم ، وليس كُلُّ ما فات يُدْرَك ، كما قال أستاذُنا(١) شيخُ الإسلام في « مشيخته »(٢): كم من شيخ كبير أدركتُهُ وما استَخْبَرْتُهُ.

وأقولُ على هذا الفوت مُنْشِئاً هذا البيت:

لَهْفاً على فوتِ التَلاَقي لَهْفا ما كُلُّ ما فات ويفني يُلْفَي (٣)

قال عليّ رضي الله عنه: إذا كنتَ في أمرٍ فكن فيه (١)، وكفى بالإعراض عن علم الله خِزْياً وخَساراً واستعذ بالله منه ليلاً ونهاراً.

ولا بد لطالب العلم من تَحَمُّل المشقة والمذلة في طلب العلم، والتَمَلُّقُ مذمومٌ إلا في طلب العلم فإنه لا بدَّ له من التملقِ للأستاذ والشريك وغيرهم للاستفادة منهم (٥).

قيل: العلمُ عِٰزُ لا ذُلَّ فيه ، لا يُدْرَكُ إلا بذلٌ لا عِزَّ فيه. وقال القائل:

أرى لَكَ نفساً تشتَهي أَنْ تُعِزُّها فلستَ تنالُ العزّ حتى تُذِلُّها

<sup>(</sup>١) أي شيخ الاسلام علي بن أبي بكر صاحب «الهداية ».

<sup>(</sup>٢) المشيخة: هي سجل يذكر فيه العالم أساء الذين روى عنهم وشيء مما رواه وسند شيوخه.

<sup>(</sup>٣) يلفى: يوجد، ورواه اللكنوي بصيغة أخرى: (ص١٤٢) لهفى على فوت الليالي لهفى كله فات ويبقى لهفى

<sup>(</sup>٤) يعني إذا كنت في طلب أمر فتفرغ له واجتهد في تحصيله.

<sup>(</sup>٥) ورد هذا المعنى في فصل «تعظيم العلم وأهله » (ص٨٥) ولنا تعليق عليه هناك فليراجع.

## فصت ل في الورع في حسّالة النعلّم

روى بعضهم حديثاً في هذا الباب عن رسول الله عَلَيْكُم أنه قال:

« من لم يتورع في تعلمه ابتلاه الله تعالى بأَحد ثلاثة أشياء: إما

أن يُميتُهُ في شبابه، أو يوقعه في الرساتيق، أو يَبْتَلِيهُ بحدمة

السلطان »(١) فكلما كان طالبُ العلم أورعَ كان علمه أنفع، والتعلّم له أيسر وفوائده أكثر.

ومن الورع [الكامل] أن يتحرز عن الشبع وكثرة النوم وكثرة الكلام فيما لا ينفع ، وأن يتحرز عن أكل طعام السوق إنْ أمكن ، لأنَّ طعام السوق أقربُ إلى النجاسة والخباثة ، وأبعد عن ذكر الله وأقربُ إلى الغفلة ، ولأن أبصار الفقراء تقعُ عليه ولا يَقْدِرُون على

<sup>(</sup>۱) يظهر لنا من معنى الحديث أنه موضوع ، ولم نعثر على حديث قريب من معناه كما أن بعض ألفاظه لم ترد على لسان رسول الله عَلَيْكُم فيا نعلم ، عدا هذا فإن المصنف عزا الرواية إلى (بعضهم) ولم يسمّ مما يؤيد رأينا الذي أبديناه ، ثم إن مثل هذا التهديد مستغرب فإن التقوى والخشوع فضل يؤتيه الله من يشاء من عباده وعلى المرء أن يلتمس الأسباب . وفي هذا المعنى قال الشافعي قوله المشهور : طلبنا العلم لغير الله ، فأبى العلم أن يكون إلا لله .

الشراء منه، فيتأذُّون بذلك فتذهب بركته.

وحكي أن الامام الشيخ الجليل محمد بن الفضل (١) كان في حال تعلُّمهِ لا يأكل من طعام السوق، وكان أبوه يسكُنُ في الرساتيق ويهيئ طعامه ويدخل إليه يوم الجمعة، فرأى في بيت ابنه خبز السوق يوماً فلم يكلِّمهُ ساخِطاً على ابنه فاعتذر ابنه، فقال: ما اشتريت أنا ولم أرض به ولكن أحضرَهُ شريكي، فقال أبوه: لو كنت تحتاط وتتورع عن مثله لم يجرؤ شريكك على ذلك.

وهكذا كانوا يتورعون فلذلك وُفِّقُوا للعلم والنشر حتى بقي اسمهم إلى يوم القيامة.

ووصى فقيه من زُهّاد الفقهاء طالبَ العلم أن يتحرز عن الغيبة وعن مجالسة المكثار، وقال: من يُكثِر الكلامَ يَسْرِق عمرَك ويضيعُ أوقاتك.

ومن الورع أنْ يَجْتَنِبَ من أهل الفسادِ والمعاصي والتعطيل، [ويجاور الصلحاء] فإن الجاورة مؤثرة، وأن يجلس مستقبل القبلة ويكون مستناً(٢) بسنة النبي عليه الصلاة والسلام، ويغتنم دعوة أهل الخير، ويتحرز عن دعوة المظلومين.

وحُكي أنَّ رجلين خرجا في طلب العلم للغربة وكانا شريكين

<sup>(</sup>١) الأرجح أن يكون: محمد بن الفضل، أبو بكر الفضلي الكماري، قال اللكنوي في «الفوائد البهية » (ص١٨٤) (كان إماماً كبيراً وشيخاً جليلاً معتمداً في الرواية، توفى ٩٩١/٣٨١).

<sup>(</sup>٢) أي متبعاً لسنة النبي عَلِيُّكُم في جميع أعماله وأوامره.

فرجعا بعد سنين إلى بلدهما وقد فَقِهَ أحدُهما ولم يفقه الآخر، فتأمل فقها البلاد وسألوا عن حالهما وتكرارهما وجلوسهما فأخبروا أنَّ جلوسَ الذي تفقه في حال التكرار كان مستقبلاً القبلة والمِصْرَ(۱) الذي [حصل العلم فيه] والآخر كان مستدبراً القبلة ووجهه إلى غير المصر. فاتفق العلماء والفقهاء أنَّ الفقيه فَقِهَ ببركة استقبال القبلة إذ هو السنة في الجلوس إلا عند الضرورة، وببركة دعاء المسلمين فإن المصر لا يخلو من العبّادِ وأهلِ الخير والزهد، فالظاهر أن عابداً دعا له في الليل.

فينبغي لطالب العلم أن لا يتهاون بالآداب والسنن ، ومن تهاون بالأدب حُرم الفرائض ، ومن تهاون بالله حُرم الفرائض ، ومن تهاون بالفرائض حرم الآخرة . وبعضهم قالوا بهذا حديثاً عن رسول الله مالله (۱) .

وينبغي أن يُكثر الصلاة، ويصلي صلاة الخاشعين، فإن ذلك عونٌ له على التحصيل والتعلم.

وأُنشِدْتُ للشيخ الامام الجليل الزاهد الحجاج نجم ِ الدين عُمُر بن محمد النسفي<sup>(٣)</sup> شعراً:

<sup>(</sup>١) المصر: المدينة.

<sup>(</sup>٢) التهاون بالفرائض والسنن والآداب الشرعية أمر منهي عنه بكثرة ، ولكننا لم نجد حديثاً بلفظه.

<sup>(</sup>٣) عمر بن محمد النسفي ، فقيه محدث أديب كثير التصانيف ، قال السمعاني : كان له شعر حسن مطبوع على طريقة الفقهاء وهو شيخ صاحب «الهداية » توفي بسمر قند عام ١١٤٢/٥٣٧ .

وعلى الصلاة مواظباً ومحافظاً بالطيبات تَصِرْ فقيهاً حافظ. من فضله فالله خير حافظا(۱) وعلى الصلاة مواظباً ومحافظاً بالطيبات تَصِرْ فقيهاً حافظاً من فضله فالله خير حافظا(۱)

واطلب علوم الشرعوا جهد واستعن واسئل إلهك حفظ حِفْظِكَ راغباً كُنْ لللوامر والنواهي حافظاً واطلب علوم الشرعوا جهد واستعن واسئل إلهك حفظ حِفْظِكَ راغباً وقال رحمة الله عليه:

كُنْ لـــلأوامر والنواهي حـــافظـــاً

أطيعوا وجـــدوا ولا تكسلوا ولا تهجعوا فخيــــار الوري

وأنتم إلى ربــــكم تُرجعون قليلا من الليل ما يهجعون (٣)

وينبغي أن يستصحب دفتراً على كل حال ليطالعه. وقيل: من لم يكن الدفتر في كُمِّه(١) لم تثبت الحكمةُ في قلبه.

وينبغي أن يكون في الدفتر بياض ويستصحب المحبرة ليكتب ما يسمع من العلماء. وقد ذكرنا حديث هلال بن يسار.

<sup>(</sup>١) في الشعر اقتباس من القرآن الكريم من سورة يوسف، الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٢) لا تهجعوا: لا تناموا ، الورى: الخلق ، وفي الشعر اقتباس من القرآن من سورة الذاريات ، الآية ١٧.

<sup>(</sup>٣) المراد هنا: الجيب.

## فصت ل فيما يورث المحفظ وفيما يورث النسكيان

وأقوى أسباب الحفظ: الجِدُّ والمواظبةُ، وتقليلُ الغذاء، وصلاةُ الليل، وقراءةُ القرآن من أسباب الحفظ.

قيل: ليس شيء أزيد للحفظ من قراءة القرآن نظراً (١) ، والقراءة نظراً أفضل لقوله عليه الصلاة والسلام: «أعظم أعمال أمتي قراءة القرآن نظراً »(١) ورَأَى شداد بن حكيم(١) بعض إخوانه في المنام ، فقال لأخيه: أي شيء وجدته أنفع؟ قال: قراءة القرآن نظراً .

<sup>(</sup>١) نظراً: أي تلاوة من المصحف.

<sup>(</sup>٢) روى مكحول عن عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله عَيْلِكُمّ : «أفضل عبادة أمتي قراءة القرآن نظراً » ورواه الحكيم الترمذي ، وهو حديث ضعيف ، أنظر «الجامع لأحكام القرآن » للقرطبي ٢٨/٢ ، و«التذكار في أفضل الاذكار » للقرطبي أيضاً ص١١٥ ، وقال النووي في «الاذكار » (ص١٠) : « قراءة القرآن في المصحف أفضل من القراءة من حفظه ، هكذا قال أصحابنا ـ يعني الشافعية ـ وهو مشهور عن السلف ».

<sup>(</sup>٣) لعله شداد بن حكيم، من أصحاب زفر، وقد تولى القضاء، توفي عام ٢١٠ / ٨٢٥ (الجواهر المضيئة ٢٥٦/١).

ويقول عند رفع الكتاب: بسم الله وسبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم العزيز العليم ، عدد كل حرف كتب ويكتب أبد الآبدين ودهر الداهرين (۱).

ويقول بعد كل مكتوبة: آمنت بالله الواحد الأحد الحق، وحده لا شريك له، وكفرت بما سواه(٢).

ويكثر الصلاة على النبي عليه السلام فإن ذكره رحمة للعالمين. [قال الشافعي رضي الله عنه:(٣)]

شكوتُ إلى وكيع سوء حفظي [فأرشدني] إلى ترك المعاصي<sup>(1)</sup> فيان الحفظ فضل من الله وفضل الله لا يُعطى لعاصي<sup>(۵)</sup>.

وأخــــبرني بـــــأن العـــــلم نور ونور الله لا يهـــــدى لعـــــاصي ورواية الأصل قد لا تستقيم وزناً.

<sup>(</sup>١) أورده الأبشيهي في «المستطرف قائلا: (ووجد في بعض الآثار عن بعضهم أنه قال: إذا أردت أن تكون احفظ الناس فقل عند رفع الكتاب...) ٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) ذكر الأبشيهي (وإذا أردت أن ترزق الحفظ فقل خلف كل صلاة مكتوبة...)

<sup>(</sup>٣) في الأصل المخطوط (وقيل...) والتصحيح من المطبوع، ومن شهرة نسبة الشعر إلى الشافعي.

الوكيع: من له قلب واع وعينان تنظران، وكان وكيع بن الجراح المتوفى عام
 ٨١٢/١٩٧ من شيوخ الامام الشافعي، فلا يستغرب أن تكون شكواه إلى شيخه
 وكيع، أو إلى شخص آخر واع وبصير.

<sup>(</sup>٥) ورواية الشافعي لهذا البيت:

والسواك وشرب العسل<sup>(۱)</sup> وأكل الكُندُر مع السكر<sup>(۱)</sup> وأكل إحدى وعشرين زبيبة حمراء<sup>(۱)</sup> كل يوم على الريق يورث الحفظ ويشفي من كثير من الأمراض والاسقام، وكل ما يقلل البلغم والرطوبات يزيد في الحفظ<sup>(1)</sup>، وكل ما يزيد في البلغم يورث النسان.

وأما ما يورث النسيان فهو: المعاصي وكثرة الذنوب والهموم والأحزان في أمور الدنيا، وكثرة الاشتغال والعلائق، وقد ذكرنا أنه لا ينبغي للعاقل أن يهتم لأمر الدنيا لأنه يضر ولا ينفع، وهموم الدنيا لا تخلو عن الظلمة في القلب، وهموم الآخرة لا تخلو عن النور في الصلاة، فهم الدنيا يمنعه من الخيرات، وهم الآخرة يحمله عليه، والاشتغال بالصلاة على الخشوع وتحصيل

<sup>(</sup>١) روي عن الزهري في شرب العسل «عليك بالعسل فإنه جيد للحفظ » الطب النبوى لابن القيم ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٢) الكندر: كلمة فارسية تعني اللبان، وقد ورد فيه حديث لا يصح « بخروا بيوتكم باللبان والصعتر» ويذكر عن ابن عباس أن شربه مع السكر على الريق جيد للبول والنسيان. قارن الطب النبوي ص٣٠١٠٠

<sup>(</sup>٣) قال ابن القيم عن الزبيب: روى فيه حديثان لا يصحان، أحدهما: «نعم الطعام الزبيب: يطيب النكهة ويذيب البلغم » وهذا مما لا يصح عن رسول الله،

<sup>(</sup>٤) الأهتام ببعض المأكولات أو الأشربة التي يُعتقد أنها تزيد في الحفظ هو اعتقاد قديم ومعروف، ويروى لنا ابن خلكان (٤٥/٣) أن جماعة من الطلاب شربوا قدراً من البلاذر محلولاً بالماء لأجل سرعة الحفظ والفهم، فحصل لأحدهم الجنون... (نقلاً عن تاريخ العرب ٤٩٨/٢).

العلم ينفي الهم والحزن ، كما قال الشيخ نصر بن الحسن المرغيناني في قصيدة له:

إستعنْ نصرَ بن الحسن في كـــل عـــلم يُختزن ذاك الــدي ينفي الحزن ومـا سواه باطـلٌ لا يؤتمن

والشيخ الامام الأجل نجم الدين عمر بن محمد (١) النسفي قال في أم ولد له:

ولمعة خدها ولمحة طرفها تحيرت الأوهام في كنه وصفها شُغفت بتحصيل العلوم وكشفها غنى عن غناء الغانيات وعرفها

سلامٌ على من تيمتني بظرفها سبتني وأصبتني فتاةٌ مليحة فقلت: ذريني واعذريني فإنني ولي في طلاب الفضل والعلم والتقى

## وأما أسباب نسيان العلم:

فأكل الكربرة الرطبة، والتفاح الحامض، والنظر إلى المصلوب، وقراءة الخط المكتوب على حجارة القبور، والمرور بين قطار الجمال<sup>(۲)</sup>، وإلقاء القمل الحي على الأرض، والحجامة على نُقرةِ القفا، كلها يورث النسيان<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) في الأصل: عمر بن حسن، والتصحيح من ترجمته السابقة.

<sup>(</sup>٢) المرور بين قطار الجمل: أي المشي بين جملين مقطورين إلى بعضهما.

<sup>(</sup>٣) قارن « بالطب النبوي » لابن القيم حيث أورد هذه الأسباب ، وقال : إن أكثرها معروف بالتجربة . ص٣٠٣ .

## فصئ ل فيما يجلب الرزق وَفيما يمنع ومَا يَزيد فِي العمر وَمَا ينقص

ثم لا بد لطالب العلم من القوة ومعرفة ما يزيد فيه وما يزيد في العمر والصحة ليتفرغ في طَلَبِ العلم، وفي كل ذلك صنّفوا كتباً، فأوردتُ بعضَها هنا على سبيل الاختصار.

قال رسولُ الله عَيْظَةُ: «لا يُرَدُّ القدرُ إلا بالدعاء، ولا يزيدُ في العمر إلا البر، فإن الرجلَ ليُحرمُ من الرزق بذنب يصيبه »(١).

ثَبَتَ بهذا الحديث أنَّ إرتكابَ الذنبِ سببُ حرمان الرزق خصوصاً الكذب فإنه يورثُ الفقر ، وقد ورد فيه حديثٌ خاص<sup>(۲)</sup> ، وكذا نومُ الصبحة ينع الرزق ، وكثرةُ النوم تورثُ الفقرَ ، وفقرَ العلم أيضاً . قال القائل شعراً :

سرورُ الناس في لبس اللباس وجمعُ العلم في تركِ النعاس

<sup>(</sup>١) رواه الامام أحمد وابن ماجه، ولفظه عند الامام أحمد برواية عن ثوبان (إن الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه، ولا يرد القدر إلا بالدعاء، ولا يزيد في العمر إلا البر).

<sup>(</sup>٢) لم أجد حديثاً بهذا المعنى.

وقال:

أليسَ من الحزن أنّ ليالياً تمرُّ بلا نفع وتخسر من عمر وقال أيضاً:

قم الليل يا هذا لعلك تُرْشَدُ إلى كم تنامُ الليلَ والعمرُ ينفد

والنوم عريانا، والبول عريانا، والأكل جنباً، والأكل متكئاً على جنب، والتهاون بسقوط المائدة، وحرق قشر البصل والثوم، وكنس البيت في الليل بالمنديل، وترك القمامة في البيت، والمشي قدام المشايخ، ونداء الوالدين باسمهما، والخلال بكل خشبة (۱۱)، وغسل اليدين بالطين والتراب، والجلوس على العتبة، والاتكاء على أحد زوجي الباب، والتوضؤ في المبرز (۱۲)، وخياطة الثوب على بدنه، وتجفيف الوجه بالثوب، وترك العنكبوت في البيت، والتهاون في الصلاة، وإسراع الخروج من المسجد بعد صلاة الفجر، والابتكار بالذهاب إلى السوق، والابطاء في الرجوع منه، وشراء والابتكار بالذهاب إلى السوق، والابطاء في الرجوع منه، وشراء كسرات الخبز من الفقراء، والسؤال، ودعاء الشر على الوالد، وترك تخمير (۱۳) الأواني وإطفاء السراج بالنّفَس:

كل ذلك يورث الفقر ، عُرف ذلك بالآثار (1) .

<sup>(</sup>١) أي تخليل الأسنان.

<sup>(</sup>٢) المبرز: مكان الغائط.

<sup>(</sup>٣) أي وضع غطاء عليها إذا كان فيها طعام أو شراب.

<sup>(</sup>٤) لا يقصد الآثار التي هي بمعنى الأحاديث الموقوفة على الصحابة كما هو المتبادر!! وإنما أراد الاخبار عن مشايخه!.

وكذا الكتابة بالقلم المعقود، والامتشاط بالمشط المنكسر، وترك الدعاء للوالدين، والتعمم قاعداً، والتسرول قائماً، والبخل والتقتير، والإسراف، والكسل والتواني والتهاون في الأمور.

وقال رسول الله عَلَيْكُهُ: «استنزلوا الرزق بالصدقة »(١) والبكور مبارك يزيد في جميع النعم خصوصاً في الرزق(٢).

وحسنُ الحظ من مفاتيح الرزق وبسط الوجه وطيب الكلام يزيد في الحفظ والرزق. وعن الحسن بن علي (٣): كنس الفناء وغسل الاناء مجلبة للغنى.

وأقوى الأسباب الجاذبة للرزق إقامةُ الصلاة بالتعظيم والخشوع ، وتعديلُ الأركان وسائر واجباتها وسننها وآدابها ، وصلاةُ الضّحى في ذلك معروفة ، وقراءة سورة الواقعة خصوصاً في الليل وقت النوم (١٠) ، وقراءة الملك ، والمزمل ، والليل إذا يغشى ، وألم نشرح لك ، وحضور المسجد قبل الأذان ، والمداومة على الطهارة ، وأداء

<sup>(</sup>١) حديث (استنزلوا الرزق بالصدقة) ضعيف، أنظر «ضعيف الجامع الصغير» للألباني طبع المكتب الاسلامي رقم ٩٣١.

<sup>(</sup>٢) وورد هذا المعنى في حديث رسول الله (اللهم بارك لأمتي في بكورها) رواه الامام أحمد والترمذي وابن ماجه.

<sup>(</sup>٣) الحسن بن علي: حفيد رسول الله عَيْنِكُمْ كان عاقلاً حلياً محباً للخير من أحسن الناس منطقاً وبديهة ولد وتوفي بالمدينة مسموماً عام ٦٧٠/٥٠ (الاصابة ٣٢٨/١).

<sup>(</sup>٤) ورد في هذا أحاديث ضعيفة وموضوعة كحديث (من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً) أنظر «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة » للألباني رقم ٢٨٩ - ٢٩١ وقارن «المستطرف » للأبشيهي ١٩/١.

سنة الفجر والوتر في البيت، وأن لا يتكلم بكلام الدنيا بعد الوتر ولا يكثر مجالسة النساء إلا عند الحاجة، وأن لا يتكلم بكلام لغو.

وقيل: من اشتغل بما لا يعنيه فاته ما يعنيه. قال بزرجمهر: (١) إذا رأيت الرجل يكثر الكلام فاستيقن بجنونه. وقال علي رضي الله عنه: إذا تم العقلُ نقص الكلام (٢).

قال المصنف رحمه الله: واتفق لي في هذا المعنى شعراً:

إذا تم عقلُ المرء قل كلامه وأيقن بحُمقِ المرء إن كان مُكثرا النطقُ زينٌ والسكوتُ سلامةٌ فإذا نطقتَ فلا تكونَ مكثرا ما ندمتُ على الكلام مراراً وأما ما يزيد في الرزق:

أن يقول كل يوم بعد انشقاق الفجر إلى وقت الصلاة: «سبحان الله العظم ومجمده، واستغفر الله العظم والمتعفر الله الله العظم وأتوب إليه »(٣) مائة مرة، وأن يقول: «لا إله إلا الله الملك الحق

<sup>(</sup>۱) بزرجمهر بن البختكان Buzurgmihr : شخصية فارسية تحاط بأساطير كثيرة في المؤلفات العربية ، ذكر في «كليلة ودمنة » بوصفه وزيراً لكسرى أنو شروان (۵۳۱ - ۵۷۸ م) وتختلف الروايات بشأن وفاته (قوانين الوزارة وسياسة الملك ص١٣٣٠ ، الهامش ٢).

<sup>(</sup>٢) قارن مجمع الأمثال للميداني ٤٥٥/٢.

<sup>(</sup>٣) ذكره الغزالي في «الاحياء » كحديث لرسول الله ، وعلق عليه الحافظ العراقي : أخرجه المستغفري في الدعوات من حديث ابن عمر وقال غريب من حديث مالك ولا أعرف له أصلاً . ثم أورد حديثاً بهذا المعنى (سبحان الله وبحمده فإنها صلاة كل شيء وبها يرزق الخلق) واسناده صحيح . ٢٩٩/١ .

المبين » كل يوم صباحاً ومساءً مائة مرة.

وأن يقول بعد صلاة الفجر كل يوم: «الحمد لله، وسبحان الله، ولا إله إلا الله » ثلاثاً وثلاثين مرة، وبعد صلاة المغرب أيضاً، ويستغفر الله تعالى سبعين مرة بعد صلاة الفجر، ويكثر من قوله: «لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم »، والصلاة على النبي من الله العلي العظيم »، والصلاة على النبي النبي

ويقول يوم الجمعة سبعين مرة: اللهم أغنني بحلالك عن حرامك واكفني بفضلك عمن سواك<sup>(١)</sup>.

ويقول هذا الثناء كل يوم وليلة: «أنت الله العزيز الحكيم، أنت الله الملك القدوس، أنت الله الحكيم الكريم، أنت الله خالق الخير والشر، أنت الله عالم الغيب والشهادة، أنت الله عالم السر وأخفى، أنت الله الكبير المتعال، أنت الله خالق كل شيء وإليه يعود كل شيء، أنت الله ديّان يوم الدين، لم تزل ولا تزال، أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كُفُواً أحد ")، أنت الملك القدوس السلام

<sup>(</sup>١) في العديد من أحاديث رسول الله ما يحض على ذكر الله وعلى التسبيح ليلاً ونهاراً وفي كل حال، وعلى الصلاة على النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي عن على وقال: حديث حسن ولفظه (اللهم أكفني بحلالك عن حرامك وأغنني بفضلك عن سواك)، ولكن لم أجد ما يخصص هذا الدعاء بيوم الجمعة.

 <sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، وصحتها أن تكون للمخاطب لينتظم السياق.. لم تلد.. الخ،
 ويظهر أن الناسخ استعمل النظم القرآني.

المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر لا إله إلا أنت الخالق البارىء المصوّر له الأسماء الحسنى يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم.

وأما ما يزيد في العمر: البر(١)، وترك الأذى، وتوقير الشيوخ، وصلة الرحم(٢)، وأن يقول حين يصبح ويسي كل يوم ثلاث مرات: «سبحان الله ملء الميزان، ومنتهى العلم، ومبلغ الرضا، وزنة العرش، والحمد لله، ملء الميزان، ومنتهى العلم، ومبلغ الرضا، وزنة العرش، ولا إله إلا الله ملء الميزان، ومنتهى العلم وزنة العرش، والله أكبر، ملء الميزان، ومنتهى العلم، ومبلغ الرضا، وزنة العرش، والله أكبر، ملء الميزان، ومنتهى العلم، ومبلغ الرضا، وزنة العرش، والله أكبر، ملء الميزان، ومنتهى العلم، ومبلغ الرضا،

وأن يتحرز عن قطع الأشجار الرطبة إلا عند الضرورة ، وإسباغُ الوضوء والصلاة بالتعظيم ، والقران (٤) بين الحج والعمرة ،

<sup>(</sup>١) المعنى وارد في الحديث المروي في أول هذا الفصل.

<sup>(</sup>٢) روى في الصحيحين عن أنس « من أحب أن يبسط له في رزقه وأن ينسأ له في أثره فليصل رحمه » مختصر شعب الايمان ١٩٥، « صلة الرحم تزيد في العمر » قول نسبه الميداني في مجمع الأمثال إلى رسول الله عليه الميه المياني في مجمع الأمثال إلى رسول الله عليه المياني في مجمع الأمثال إلى رسول الله عليها الميانية في الميانية في الميانية الميانية الميانية الميانية في الميانية في الميانية الميانية الميانية في الميانية في الميانية الميانية في الميانية في الميانية الميانية في الميا

<sup>(</sup>٣) وبهذا المعنى روي حديث عن جويرية، ولفظ التسبيح فيه «سبحان الله وبحمده، عدد خلقه، ورضا نفسه، وزنة عرشه، ومداد كلماته » رواه مسلم والامام أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه.

والقصد من ذكر هذه الأوصاف التي لا نهاية لمعانيها إثبات الثناء على الله بلا نهاية، قارن «المنار المنيف » لابن القيم ٣٤ ـ ٣٨.

<sup>2)</sup> في الأصل الخطوط: وقراءة القرآن، والتصحيح من النسخة الأخرى ومن سياق الكلام.

وحفظ الصحة ، ولا بد أن يتعلم شيئاً من الطب ، ويتبرك بالآثار الواردة في الطب التي جمعها الامام أبو العباس المستغفري في كتابه المسمى : « بطب النبي عليه السلام (1) ، يجده من يطلبه (فهو كتاب مشهور) .

[والحمد لله على التام، وصلى الله على سيدنا محمد أفضل الرسل الكرام، وآله وصحبه الأئمة الاعلام، على ممر الدهور وتعاقب الأيام، آمين.](٣) تم الكتاب المبارك المسمى: بتعليم المتعلم يا الله يا ميسر بالعمل بما فيه في وقت الضحى في مدرسة سراي في بلدة

سنة ١١٥١

<sup>(</sup>۱) أبو العباس ، جعفر بن محمد المستغفري ، كان فقيهاً محدثاً حافظاً ، له كتاب « الطب النبوي » ، توفي عام ۱۰٤۰/٤٣٢ (كشف الظنون ۱۰۹۵) ومستغفري نسبة إلى جده المستغفر . (الجواهر ۳۷۷/۲).

<sup>(</sup>٢) زيادة من المخطوطتين

<sup>(</sup>٣) وهذا الدعاء الأخير هو من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) قال ياقوت في معجمه (مدينة كبيرة عظيمة في بلاد الروم (تركيا اليوم) وكانت كرسي ملك بني سلجوق) ١٩٥/٧.

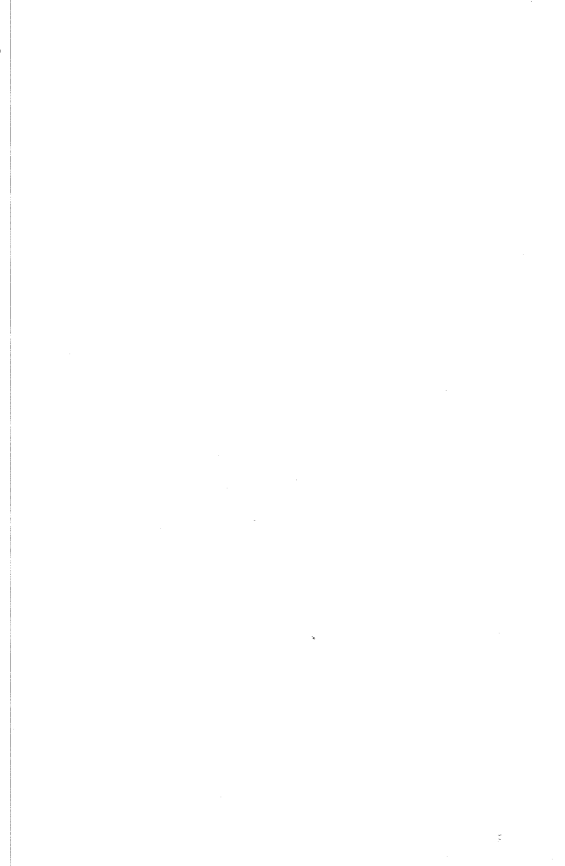
الفهارس

# فهرس الأحاديث

| 1Å                                     | إتقوا الدنيا فوالذي نفس محمد بيده     |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| ٧٦                                     | إتقوا الدنيا فوالذي نفس محمد بيده     |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | استنزلوا الرزق بالصدقة                |
| ۹۹                                     | اشتكت الأربعاء إلى ربها               |
| ĵγ•                                    | أعوذ بالله من طمع يدني إلى طبع        |
| ١٣٠                                    | أفضل عبادة أمتي قراءة القرآن نظراً    |
| ٩١                                     | ألا إن هذا الدين متين                 |
|                                        | إن الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه     |
|                                        | إن شر الناس منزلة عند الله            |
| ٧٢                                     | إن الله لا يقيض العلم انتزاعاً        |
| 98                                     | إن الله يحب معالي الأمور              |
|                                        | إن من الذنوب ذنوباً لا يكفرها         |
| 91                                     | إن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | إنما الأعمال بالنيات                  |
| T71                                    | اللهم بارك لأمتي في بكورها            |
| ١٣٨                                    | اللهم أكفني بحلالك عن حرامك           |
| ٦٣                                     | اللهم إني أسألك العفو والعافية        |
| ١٠٨                                    | اللهم إني أعوذ بك من الجبن والبخل     |

| أي دواء أدوأ من البخلأي دواء أدوأ من البخل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إياك والطمع فإنه فقر حاضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بخروا بيوتكم باللبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تعلموا العلم قبل أن يرفع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ثلاثة يبغضهم الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| حسن الظن من حسن العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الحكمة ضالة المؤمنالله المؤمن |
| سبحان الله وبحمده عدد خلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سبحان الله العظيم ومجمده فانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| صلة الرحم تزيد في العمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| طلب العلم فريضةطلب العلم أفريضة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ظنوا بالمؤمنين خيراًظنوا بالمؤمنين خيراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| العاقل من عمل بعقلهالعاقل من عمل بعقله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الغافل من عمل بغفلتهالغافل من عمل بغفلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| كل مُولُود يُولُد على فطرة الإسلام٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| كم من عمل يتصور بصورة عمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لاً تدخل الملائكة بيتاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لا طاعة لمخلوق في معصية الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| لا يرد القدر إلا الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لا ينبغي لمؤمن أن يذل نفسه ١٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ما من شيء بدىء يوم الأربعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| من أحب أن يبسط له في رزقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من تفقه في دين الله كفاه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من عرف نفسه عرف ربه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| من علم عبداً آية من كتاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| ۲۳۱ |       | قرا سورة الواقعة كل ليلة     | من   |
|-----|-------|------------------------------|------|
| 177 |       | لم يتورع في تعلمه            | من   |
| ١٠٩ |       | اس كلهم في الفقر مخافة الفقر | النا |
|     | ••••• |                              |      |
|     |       |                              |      |
| ۹١. |       | ك مطيتك فار فق بها           | نفس  |
| ٦,  |       | عباد الله تداووا             | يا د |



### فهرس الأعلام

إبراهيم بن إسماعيل ٣٩ ، ٤٤ إبراهيم بن الجراح ١١٥ الابشيهي ١٣١ ابن الأثير (المؤرخ) ۲۸، ۲۸ أحمد بن حنيل ١١٥ أحمد بن عبد الرشيد (قوام الدين) ١٠٠ أحمد بن محمد الصغار الأنصاري ٩٣ آدم (أبو العشر) ٦١ الأصفهاني : الحسين بن محمد الاصمعي ٨٢ ابو الأعلى المودودي ١٤ آلوارث ۲۵ أنس بن مالك ٩١، ١٢٣، ١٣٨ الأهواني ١٧ ، ٢٤ البخاري: محمد بن اسماعيل بزرجهر ۱۳۷ البستي (أبو الفتح) ١٢٢ بكر بن محمد الزرنجري ٨١ بلسنر ۲۰، ۲۳، ۲۲، ۲۵ البيهقي ٦١ التتار ٢٨ ابن تیمیة ۱۰۸، ۷۹، ۱۰۸ جابر بن عبد الله (الصحابي) ٨١

جالينوس ٩٨

جان جاك روسو ١٣ الجرجاني : محمد بن يحيي الجرجاني : على بن محمد جعفر الصادق ٧٤. جعفر بن محمد المستغفري ۱۲۰، ۱۳۷ الجنيد ٦٦ حاجى خليفة ٤٠ ابن حجر ۹۷ ، ۱۰۰ الحجاج بن يوسف ١٩ الحسن البصرى ٧٣ حسن بن زیاد ۱۱۷ حسن بن منصور (قـــاضي خـــان) ۲۲، 117 . 12 حسن بن على المرغيناني ٩٤ الحسين بن محمد الأصفهاني ٦٢ الحطيئة ١١٣ الحكم الترمذي ١٣٠ الحلاج ١١٤ حماد بن إبراهيم ۲۲، ۲۷، ۲۰، حماد بن سلیمان ۷۲ أبو حنيفة ١٦، ٢٠، ٦٠، ٦٤، ٦٥، ٨٢، ٢٢، ٢٧، ٤٧، ٨٠ ٥٨، ٣٣، ٩٩، ١٠٠، r.1, v.1 711, v11, . 172

الصغاني ٦٤ صلاح الدين (السلطان) ٢٨ أبو الطيب المتنى ٨٩ ، ٩٢ ، ١٢١ ابن عبد البر ١٦ عبد الرحمن الباني ١٣ ، ١٣ عبدالعزيز بن أحمد ٨١، ٨٢، ١٠٨ عبد العزيز بن عمر ١١٩ عبد الله الخالدي ٧٧ عبد الله بن الحارث الزبيدي ١١٣ عبد الله بن عباس ١٠٦ ، ١١٧ عبد الله بن عمر ۱۳۷ عبد الجيد بن نصوح ٢٢ عبد الملك بن مروان ١٩ عبد الله بن عمر الدبوسي ٨١ ابن عدی ۱۳۲ عدی بن زید ۲۹ العراقي (الحافظ) ٩٣ ، ١١٤ ، ١٣٧ ابن عساكر ١١٤ عصام بن يوسف ١٢٤ علي بن أبي طالب ٦٧، ٧٧، ٧٥، ٧٨، 17% . 17V . 170 . 11. . 9£ على بن محمد الاسبيجابي ١١١ على بن أبي بكر: المرغيناني عمر بن الخطاب ٦٦ ، ١١٣ عمر بن عبد العزيز (الصدر الشهيد) 172 . 119 عمر بن محمد النسفى ١٢٨ عمر بن محمد العقيلي ١٠١ عمر بن أبي بكر الزرنجري ١٠٠ عیسی بن مریم (نبي الله) ۱۲۱ فخر الدين الكاشاني ٢٢، ٢، ١٠٥ فلیب حتی ۱۷ ، ۸۲

الخطيب البغدادي ١٦ این خلکان ۱۱۱، ۱۳۲ خليل (الملك الأشرف) ٢٨ الخليل بن أحمد الشجري ١٠٢، ١٠٤ الدارقطني ٦١، ١١٤ دیوی ۱۳ ذو القرنين ٩٢ رضى الدين النيسابورى ٩٢ ركن الدين (الأديب الختار) ٢٢، ٦٩، ريلندوس ٤٢ . الزبرقان بن بدر ۱۱۳ ز فر ۱۳۰ زهير الشاويش ٩، ٤٣، ٤٤، ٧٠ أبو زيد الدبوسي: عبيد الله بن عمر الزيلعي ٦٧ السامانيون ٧٢ السخاوي ۹۹، ۱۰۰ سديد الدين الشيرازي ٧٩، ٨٩ السرخسي: محمد بن أحمد سفيان الشوري ٧٤ السلاجقة ٢٦، ٢٧، ٢٨، ١٤٠ سلمان بن محمد ٤٤ السمعاني ۸۲ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ سید عثمان ۲۲ ، ۲۱ سىد قطب ١٢ سبف الدولة الحمداني ٩٢ الشافعي (الامــــام) ٦١، ٦٤، ٧٥، 171 : 177 شداد بن حکم ۱۳۰ شرف الدين العقيلي: عمر بن محمد الصدر السعيد ١١٩ الصدر الشهيد: عمر بن عبد العزيز

فلشر ۲۲

محمد بن يحيى الجرجاني ١٠٣ محمد بن أبي بكر ٢٢ ، ١٢٠ مراد الثالث (السلطان العثاني) ٤٠ المرغيناني: على بن أبي بكر ٢١، ٦٧، . 92 . A7 . AF . A. . Y. ٥٠، ٩٠، ٣٠١، ١١١، ١١١، این مسعود ۷۷ معاذ بن جبل ۱۱۰ مغيرة بن شعبة ١٠٠ النحوى (أبو محمد) ٩٣ نصر بن حسن ۱۳۳ النعمان بن إبراهيم الزرنوجي ٢٠، ٢٥ النووي ١٣٠ هارون الرشيد ۸۲ أبو هريرة ٦١ هلال بن زيد بن اليسار ١٢٣ ، ١٢٩ وكيع بن الجراح ١٣١ ياقوت الحموي ١٩، ١٤٠ یحیی بن معاذ ۱۲۶ الأيوبيون ٢٧ أبو يوسف ٣٠، ٩٣، ١٠٥، ١٠٩ يوسف بن خالد السمتي ٧٠ يوسف الهمذاني ١٠٠

القابسي ١٧ قاضی خان: حسن بن منصور القرشي ۱۸، ۲۵، ۳۹، ۸۱، ۱۳۰ قلاوون (السلطان) ۲۸ ابن قىسىيم الجوزيسسة ١٠٧ ، ١٣٢ ، ١٣٣ کاسباری ۲۲ كافور الاخشيدي ١٢١ كسرى أنوشروان ١٣٧ اللكنوي ٤٠ ، ١٢٥ ، ١٢٧ الماوردي ١٦ مالك بن أنس ٦٠ مجد الدين الصرخكي ٨٤ محمد بن أحمد السرخسي ٨٣ محمد بن اساعيل البخاري ٧٢ ، ٨٦ ، ۷۸، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۸، VA . 7 . 0 . 1 . X . 1 . AY 114 : 117 محمد بن الحسن

محمد بن الحسن الأرسابيندي ١٠٨، ٨٠ الحمد بن الحسن الأرسابيندي ١٠٨، ٨٠ محمد بن الفضل ١٢٦ محمد بن محمود البايرتي ٧٠ محمد بن مصطفى ٤٤

## فهرس الأماكن

الاتحاد السوفياتي ١٩ دمشق ٦٠ زرنوج ۱۸ اسبيجاب ١١١ سجستان ۱۲۲ استانبول ٤١، ٢٥، ٧٠ سرخس ۸۳ سمرقند ٦٨ ، ٧٢ ، ٧٢ ، ١٠٢ ، ١١١ ، أرسابند ۸۰ أفغانستان ١٩. ألمانيا ٢٤ الشام ۲۸ الأندلس ٢٧ الصين ۲۸ ، ۱۱۱ طليطلة ٢٧ بخسساری ۲۸، ۸۲، ۷۲، ۷۲، ۸۸، ۸۱، ۸۸، العراق ۲۷ . 172 . 177 . 17. . 1.1 قازان ۲۱ بريل ١٢٤ القاهرة ٤٠، ٤١، ٥٥ بست ۱۲۲ قيصرية ١٤٠ البصرة ٧٠ الكوفة ٦٠، ٧٤، ١١٧ بغداد ۲۷ ، ۸۷ بلاد الترك ١٩، ٢٠، ليبزيج ٤٢ ليون ١٢٤ بلخ ۱۲۶ بيت المقدس ٢٨ ما وراء النهر ۱۹ ، ۲۷ ، ۲۲ ، ۸۲ ترکستان ۱۹ المدينة ٧٤ مرشد آباد ٤٠ ترکیا ۱٤٠ مرغینان ٦٧ تونس ٤١ جیحون (نهر) ۱۹ مرو ۸۰، ۱۰۰ حرستا ٦٠ مصر ۱۱۵ نیسابور ۲۷ ، ۱۲۶ خراسان ۱۹، ۸۰، ۸۲، ۸۳ خوجند ۱۹ هراة ١٢٢ همذان ۱۰۰ دبوسة ٨١

#### فهرس الكتب

إحياء علوم الدين ١٦، ٦٦، ٦٥، ١٣٧ الأخلاق ٢٢ ، ٦٩ ، ٧٨ أدب الدنيا والدين ١٦ ، ٦٤ ، ٧٣ ، ٧٥ أدب الاملاء والاستملاء ١٢٤ الأذكار ١٣٠ إرشاد الطالبين ٤١ اقتضاء العلم العمل ١٦، ٦٤ بدائع الصنائع ٢٢ ، ١٠٥ تاج التراجم ١٢٠ تاريخ البخاري ٩١ تاريخ الأدب العربي ٤٠، ٢٠ تاريخ العرب ٢٤، ٨٢، ١٣٢ التذكار في أفضل الأذكار ١٣٠ التربية في الاسلام ٢٤ ، ٣٨ التعريفات ٦٥ التعلم ٣٠ ، ٣٧ التعلم عند الزرنوجي ٢٤ ، ٤٢ الجامع لأحكام القرآن ١٣٠ جامع بيان العلم وفضله ١٦ ، ٦٤ ، ٩ جمهرة أشعار العرب ٧٦ الجواهر المضيئة ١٩، ٢٠، ٢٢، ٣٩، ٧٠، . 99 . 97 . A2 . A1 . A. . YT . 12. . 18. . 17. . 110 . 1.8 الحلية لأبي نعم ١١٤

ديوان أبي تمام ٨٧

ديوان أبي الطيب ٨٩، ٩٢، ١٢١ ديوان الحطيئة ١١٣ ديوان الشافعي ٦٢ ، ٨٩ ، ١٠٤ ديوان على ٩٤ زاد المعاد ٦٤ الزوائد ٨٠ سلسلة الأحاديث الضعيفة ٦٨ ، ١٠٨ سنن أبي داود ۱۲۱ ، ۱۳۹ سنن ابن ماجه ۵۹، ۲۱، ۲۶، ۲۶، ۷۰، . 149 . 182 . 1.1 سنن البيهقي ٩١ ، ٩٣ سنن الدارمي ٨٤ سنن النسائي ١٣٩ شعب الاعان ٥٩ ، ٧٧ صحيح البخاري ٦٦ ، ٧٦ ، ٧٦ ، ١٠٨ صحیـــ مسلم ۲۳، ۲۲، ۲۷، ۸۷، ۱۰۰، ضعيف الجامع الصغير ١٠٩ طب الني ١٤٠ الطب النبوي ٦٤ ، ٩٧ ، ١٣٣ ، ١٣٣ العالم والمتعلم ١٦ العبودية ١٢ الفقه الأكبر ٧١ الفوائد البهية ١٩، ٠٤، ٩٢، ٢٠، ١٠٠،

177

مسند أبي حنيفة ١١٣ مسند البزار ٩١ مشكاة المصابيع ٥٩ المصطلحات الاربعة في القرآن ١٤ معجم البلدان ۱۹ ، ۲۷ ، ۸۰ ، ۱۰۲ ، ۱۲۲ ، معجم الطبراني ٧٨ ، ٩٣ معجم المطبوعات ۲۲، ۲۰، ۲۲ معجم المؤلفين ٢٤ المقاصد الحسنة (أنظر السخاوي) ٩٩ مقامات الحريري ٢١ مكارم الاخلاق ٩٢ النار المنيف ١٠٧ ، ١٣٩ منهج التربية الاسلامية ١٢ الموسوعة الاسلامية ٢٠، ٢٣، ٢٤، ٢٥ الموسوعة العربية ٢٢ ، ٢٤ الوصية لأبي حنيفة ٧٠ وفيات الأعيان ١١١

الفوائد المجموعة (أنظر الشوكاني) ٦٤ ، ٧٩ ، في ظلال القرآن ١٢ فيض القدير ٧٧ ، ٩١ ، ١١٤ قراءات في الفكر التربوي ٢٤ ، ٤١ قوانين الوزارة وسياسة الملك ١٣٧ الكامل في التاريخ ٢٧ ، ٢٨ الكامل لابن عدي ٧٧ كليلة ودمنة ١٣٧ كشف الظنون ٤٠ ، ٢٢ ، ٦٢ ، ١٤٠ المبسوط ٨١، ٨٣، ١٠١ مجمع الأمثال ٧٣، ٩٠، ٩٣، ٩٧، ١١١، 144 . 144 مدخل إلى التربية ١٢ ، ١٣ المستطرف ۷۳ ، ۱۳۱ المستدرك ١٢١ مسند أحمد ۲۶، ۲۷، ۹۱، ۱۰۰، ۱۰۸،

## فهرس مراجع الدراسة والتحقيق

- ـ إحياء علوم الدين ، للإمام الغزالي
- المكتبة التجارية بمصر، دون تاريخ.
- ۔ أدب الدنيا والدين ، لأبي الحسن الماوردي ط: صبيح ـ القاهرة ـ دون تاريخ.
- الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار، للإمام النووي، المكتبة الثقافية بيروت ١٩٧٣.
- الاصابة في تمييز الصحابة ، للحافظ ابن حجر ـ مطبعة السعادة القاهرة .
  - اقتضاء العلم العمل، للخطيب البغدادي المكتب الإسلامي بيروت
    - ـ الاعلام، لخير الدين الزركلي
    - ط: ۳ \_ بيروت \_ ١٩٦٩ .
  - تاج التراجم في طبقات الحنفية: ابن قطلوبغا
    - تحقيق: فلوجل ـ ليبزيغ ١٨٦٢ .
    - تاريخ التربية الإسلامية: د. أحمد شلبي
      - القاهرة \_ دار الكشاف ١٩٥٤ .

- تاريخ الأدب العربي: كارل بروكلمان باللغة الألمانية فمار ۱۸۹۸ - ليدن ۱۹۳۷.
- تاريخ الشعوب الإسلامية: كارل بروكلمان الترجمة العربية دار العلم للملايين بيروت ١٩٥٠ ١٩٥٠.
  - ـ تاریخ العرب: فیلیب حتی ط: ۱۹۶۱/۳.
- التذكار في أفضل الأذكار ، للقرطبي ، المكتبة العلمية - بيروت - دون تاريخ .
- تذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم، لابن جماعة حيدر آباد ـ الهند، ط: ١، ١٣٠٣ هـ
  - التربية في الإسلام أو التعليم في رأي القابسي، أحمد فؤاد الأهواني، العمد القاهرة، البابي الحلبي ١٩٥٥.
    - ـ التعلم: د. إبراهيم محمود
    - دار المعارف ـ مصر ـ ١٩٧٩ .
  - التعلم عند برهان الإسلام الزرنوجي: د. سيد عثان القاهرة ١٩٧٧.
- تيسير الوصول إلى جامع الأصول من حديث الرسول ، لابن البديع الشيباني .

- القاهرة ـ مؤسسة الحلبي.
- ۔ التعریفات: عليّ بن محمد الجرجاني المطبعة الخيرية، مصر ١٣٠٦ هـ.
- جامع بيان العلم وفضله، ابن عبد البر القرطبي الطبعة المنيرية القاهرة.
- الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي دار الكاتب العربي ـ القاهرة ١٩٦٧/١٣٨٧.
  - جوا هر الأدب ، للبستاني
  - مكتبة صادر ـ بيروت ١٩٢٩ .
- الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية ، محي الدين القرشي الحنفي ،
  - ط: ۱، الهند، حيدر آباد ١٣٣٢.
- خلاصة التهذيب، تهذيب الكمال في معرفة أسماء الرجال، للخزرجي، ١٣٩٩/١٩٧٩.
  - ديوان أبي تمام بشرح التبريزي،
  - تحقيق: محمد عبده عزام، دار المعارف، مصر.
    - ديوان الحطيئة، عيسى الحلبي، القاهرة: ١٣٧٨/١٩٥٨
    - ديوان الإمام الشافعي، تحقيق: زهدي يكن،
      - دار الثقافة \_ بيروت \_ ١٩٦١ .
      - ديوان الإمام عليّ، جمع: عبد العزيز كرم دمشق - دون تاريخ.

- ـ ديوان المتنبي،
- دار صادر ـ دار بيروت ، ١٣٨٤/١٣٨٤ .
- رياض الصالحين في كلام سيد المرسلين: للإمام النووي تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني.

المكتب: الإسلامي بيروت، ١٩٧٩/١٣٩٩.

سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة

تأليف: محمد ناصر الدين الألباني

المكتب الإسلامي ـ بيروت ، ط: ٤ ، ١٣٩٨ .

\_ سلسلة الأحاديث الصحيحة

تأليف: محمد ناصر الدين الألباني المكتب الإسلامي، بيروت

ط: ۲: ۵ ا

- \_ سنن ابن ماجه، ط: ٢، دار الفكر العربي، بيروت
  - صحيح البخاري ، للإمام البخاري طبعة استانبول.
  - ـ صحيح الجامع الصغير، محمد ناصر الدين الألباني المكتب الإسلامي، بيروت، ١٩٦٩/١٣٨٨.
  - ـ ضعيف الجامع الصغير، محمد ناصر الدين الألباني
    - المكتب الإسلامي، بيروت ١٩٧٩/١٣٩٩.
      - \_ الطب النبوي ، لابن قيم الجوزية .

دار الكتب العلمية \_ بيروت \_ دون تاريخ .

- العبودية ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، ط: ٥ ، المكتب الإسلامي .
  - الفكر التربوي العربي الإسلامي، الجزء الثاني د. محمد ناصر الكوبت ١٩٧٧.
- الفوائد البهية في طبقات الحنفية ، لمحمد عبد الحي اللكنوي التعامرة الخانجي ، ١٣٢٤ .
- الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة ، لمحمد بن علي الشوكاني تحقيق: عبد الرحمن الياني ، بيروت ١٣٩٢ .
  - فيض القدير شرح الجامع الصغير، للمناوي دار المعرفة بيروت ، ١٩٧٢ .
    - القاموس المحيط ، للفيروز آبادي -
  - مؤسسة الحلبي ـ القاهرة ـ دون تاريخ .
  - الكامل في التاريخ، لعز الدين ابن الأثير الجزري ط: القاهرة دون تاريخ.
  - ـ كشف الظنون، لحاجي خليفة ط: ١٣٦٠/١٩٤١.
    - مجمع الأمثال، لأبي الفضل الميداني،
    - تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد.
    - المكتبة التجارية بمصر، ١٩٥٩/١٣٧٩.
      - ختصر شعب الايمان، لأبي جعفر القزيني.
         طبعة القاهرة سنة ١٣٥٥.
- مدخل إلى التربية في ضوء الإسلام، عبد الرحمن الباني، المكتب الإسلامي ١٩٨٠.

- المستطرف في كل فن مستظرف: شهاب الدين الأبشيهي المحلي . بيروت ، دار الأمم للطباعة والنشر ، دون تاريخ .
  - المسند: الامام أحمد بن حنبل

ط:٢ ـ ١٩٧٨/١٣٩٨ ، المكتب الإسلامي .

- مسند أبي حنيفة: جمعه صاحبه أبو يوسف بيروت، طبعة الهند \_ حيدر آباد.
  - مشكاة المصابيح ، الخطيب التبريزي تحقيق : محمد ناصر الدين الألباني

ط: ٢ - ١٩٧٩/١٣٩٩ ، المكتب الإسلامي، بيروت.

- معجم البلدان: ياقوت الحموي،
- القاهرة، ط: ١، ١٩٠٦/١٣٢٣.
  - معجم المطبوعات: يوسف اليان سركيس القاهرة - ١٩٢٨.
- المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي ، لفنسينك ومينسينك ليدن ١٩٦٩ .
  - معجم المؤلفين: عمر رضا كحالة . ١٩٥٧/١٣٧٦ .
  - المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة: للحافظ السخاوي، ١٣٩/١٩٧٩.
    - المنار المنيف في الصحيح والسقم: ابن قيم الجوزية تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة

المطبوعات الإسلامية ١٩٧٠.

- الموسوعة الإسلامية، للمستشرقين

المواد : زرنوجي لـ : بلسنر ٢٤٥/١٠

ترکستان ۲۰۹/۵ ـ ۲۱۱.

- الوعي التربوي ومستقبل البلاد العربية ، جورج شهلا وغيره بيروت ، ١٩٥٥ .

# فهرس الكتاب

| <b>w</b>                              | الإهداء                                   |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|
| 1                                     | تصدير                                     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | مقدمة المحقق: نظرة في التربية الإسلامية . |
| Λ λ                                   | التعريف بالمؤلف                           |
|                                       | اسمه                                      |
| \ <b>q</b>                            | شخصيته                                    |
|                                       | شيوخه                                     |
| ۲۲                                    | مؤلفاته                                   |
| ۲٦                                    | عصره                                      |
| ٣ •                                   | تقريب الكتاب                              |
| ٣٩                                    | الاهتمام بالكتاب                          |
| ٤٣                                    | وصف الأصول                                |
| ٤٦                                    | كيفية تحقيقه                              |
| ٤٩                                    | صور الأصول                                |
| ٥٥                                    | كتاب (تعليم المتعلم)                      |
| ^ V                                   | فاتحة الكتاب وغايته                       |

| الفصل الأول: في ماهية العلم والفقه وفضله٥٩                                   |
|------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الثاني: في النية في حال التعلم                                         |
| ١١لفصــل الثــالــث: في اختيــار العــلم والاستــاذ                          |
| والشريك والثبات٧١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٧                                           |
| الفصل الرابع: في تعظيم العلم وأهله٧٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠         |
| الفصل الخامس: في الجهد والهمة والمواظبة                                      |
| الفصل السادس: في بداية السبق وترتيبه وقدره٩٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  |
| الفصل السابع: في التوكل                                                      |
| الفصل الثامن: في وقت التحصيل                                                 |
| الفصل التاسع: في الشفقة والنصيحة                                             |
| الفصل العاشر: في الاستفادة واقتباس الأدب المساسر على المستفادة واقتباس الأدب |
| الفصل الحادي عشر: في الورع حال التعلم                                        |
| الفصل الحادي عشر: فيا يورث الحفظ وفيا يورث النسيان ١٣٠                       |
| الفصل الثالث عشر: فيما يجلب الرزق وما يمنعه، وما يزيد                        |
| في العمر وما ينقص                                                            |
| فهرس الأحاديث                                                                |
| فهرس الاعلام                                                                 |
| فهرس الأماكن                                                                 |
| فهرس الكتب                                                                   |
| فهرس مراجع الدراسة والتحقيق                                                  |
| الفهرس العام                                                                 |